
 

ESCUELA SUPERIOR DE FORMACIÓN ARTÍSTICA PÚBLICA 

“CONDORCUNCA” – AYACUCHO 

CARRERA DE EDUCACIÓN ARTÍSTICA  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

TESIS 

“TRANSCRIPCIÓN Y ANÁLISIS MUSICAL DE LAS CANCIONES 

UTILIZADAS EN EL SARA MINKA DEL DISTRITO DE ONGOY Y 

HUACCANA EN LA PROVINCIA CHINCHEROS REGIÓN APURÍMAC  2022” 

 

PRESENTADO POR: 

Bach. ELVIS LAURA HEREDIA 

 

PARA OPTAR EL TITULO DE LICENCIADO EN EDUCACION ARTÍSTICA 

ESPECIALIDAD MÚSICA  

 

ASESORA: 

Mg. MILKA JULIA DELGADO ORTIZ. 

 

AYACUCHO – PERÚ 

2023 

 



ii 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DEDICATORIA 

 

A mi familia por 

apoyarme en mis 

estudios y en los tiempos 

más difíciles de mi vida. 

 

 

 



iii 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

AGRADECIMIENTO 

 

 

 

 

A la escuela Pública 'Condorcunca' de 

Ayacucho, quiero expresar mi gratitud por 

admitirme como estudiante universitario a lo 

largo de seis años de educación superior y 

por compartir conmigo los principios 

culturales de nuestra querida región. 

Quiero hacer especial mención a mis 

profesores, quienes con su conocimiento y 

experiencia despertaron en mí el deseo de 

superarme cada día. 

Deseo agradecer especialmente al profesor 

Edwin de la Cruz Bautista, por su paciencia 

y apoyo constante durante todo el proceso 

de aprendizaje del instrumento principal 

 

 



iv 

 

DECLARACION DE AUTENTICIDAD 

 



v 

 

PRESENTACION 

Señores miembros del jurado: 

De acuerdo con el Reglamento de Grados y Títulos de la Escuela Superior 

de Formación Artística Pública “Condorcunca” de Ayacucho, presento la Tesis 

titulada “TRANSCRIPCIÓN Y ANÁLISIS MUSICAL DE LAS CANCIONES DEL 

SARA MINKA DEL DISTRITO DE ONGOY Y HUACCANA, PROVINCIA 

CHINCHEROS, REGION APURIMAC APURÍMAC EN EL AÑO 2022 para optar 

el Título de Licenciado en Educación Artística Especialidad Música. 

La investigación realizada permite conocer las canciones utilizadas por los 

comuneros en el Sara Minka del distrito de Ongoy y Huaccana, provincia 

Chincheros, región de Apurímac, la función que cumplen estas canciones y los 

instrumentos utilizados. El presente trabajo de investigación tuvo como propósito 

recopilar información para la conservación de la costumbre “Sara Minka”. 

Tomando en cuenta que en la actualidad muchas costumbres se van 

extinguiendo en los distintos puntos del país. Por ello el objetivo de este trabajo 

de investigación fue promover su difusión, rescatar la cultura y costumbres vivas 

de los pueblos, principalmente su música e incorporarlos al sistema educativo 

peruano.  

Para los propósitos de la investigación se ha tomado información de 

diversas fuentes que han permitido plantear y concluir con la investigación y 

concretar los objetivos propuestos. Los capítulos organizados son: I: 

Planteamiento del problema; en este capítulo se describe la problemática que 

actualmente enfrenta las canciones que acompañan a la sara minka y la falta de 

apoyo del estado para realizar trabajos de investigación sobre el tema. El 

capítulo II. Marco Teórico, este capítulo este aborda los antecedentes 

internacionales y nacionales respecto a la temática de investigación, así como la 

fundamentación teórica, técnica y humanística El capítulo III. Marco 

Metodológico, muestra la metodología utilizada en el trabajo de investigación, la 

cual es básicamente cualitativa. El Capítulo IV. Resultados, Conclusiones, 

Sugerencias y Referencia Bibliográfica. Los resultados que se presentarán a 

continuación son el producto de un riguroso trabajo respaldado por un arduo 



vi 

 

esfuerzo y dedicación.  En resumen, esta investigación tiene como propósito 

arrojar luz sobre la importancia  

Los resultados obtenidos en esta investigación es producto de un trabajo 

sostenido y técnico desarrollado con esfuerzo y dedicación.  

  



vii 

 

INDICE GENERAL 

 

DEDICATORIA ................................................................................................................ ii 
AGRADECIMIENTO ...................................................................................................... iii 
DECLARACION DE AUTENTICIDAD ........................................................................... iv 

INDICE GENERAL ........................................................................................................ vii 
INDICE DE TABLAS ...................................................................................................... ix 

INDICE DE ILUSTRACIONES ....................................................................................... ix 

RESUMEN ...................................................................................................................... x 

ABSTRACT .................................................................................................................... xi 
CAPÍTULO I: PLANTEAMIENTO DE LA INVESTIGACIÓN ..........................................6 

1.1. Planteamiento del Problema ............................................................. 6 

1.2. Formulación del Problema ................................................................ 7 

1.2.1. Problema General ................................................................................ 7 

1.2.2. Problemas Específicos: ........................................................................ 7 

1.3. Justificación del estudio .................................................................... 8 

1.3.1. Justificación teórica .............................................................................. 8 

1.3.2. Justificación cultural ............................................................................. 9 

1.3.3. Justificación Musical .......................................................................... 10 

1.3.4. Justificación Educativa ....................................................................... 11 

1.3.5. Relevancia ......................................................................................... 12 

1.3.6.  Importancia ....................................................................................... 14 

1.3.7.  Pertinencia ........................................................................................ 14 

1.3.8. Limitaciones ....................................................................................... 15 

1.4. Objetivos ......................................................................................... 16 

1.4.1. Objetivo General ................................................................................ 16 

1.4.2. Objetivos Específicos ......................................................................... 17 

1.5. Marco espacio – temporal ............................................................... 17 

1.5.1. Región Apurímac ............................................................................... 17 

1.5.2. Provincia de Chincheros .................................................................... 28 

1.5.4. Distrito de Huaccana .......................................................................... 30 

CAPITULO II MARCO TEORICO ................................................................... 32 

2.1. Antecedentes de la Investigación .................................................... 32 

2.1.1. A nivel Internacional ........................................................................... 32 

2.1.2. A nivel nacional .................................................................................. 37 

2.2. Fundamentos Teóricos ................................................................... 42 

2.2.1. Evolución universal de la canción ...................................................... 42 

2.2.2.  Definición de canción ........................................................................ 46 

2.2.3. La canción tradicional ........................................................................ 47 

2.2.4. Características de las canciones tradicionales ................................... 47 

2.2.5. Definición de Minka ............................................................................ 49 

2.2.6. Características del trabajo agrícola comunitario para la siembra del 
maíz ............................................................................................................. 52 

2.2.7. La Minka y la Agricultura .................................................................... 52 

2.2.8. El Maíz ............................................................................................... 53 

2.2.9.  Importancia del Maíz para las comunidades andinas ........................ 55 

2.2.10. El maíz y la cultura ........................................................................... 56 

2.2.11. El Maíz como patrimonio cultural de la nación ................................. 57 

2.2.12. El Maíz como expresión artística ...................................................... 57 



viii 

 

2.2.13 Conservación del patrimonio cultural ................................................ 67 

2.2.14. Uso académico del patrimonio cultural ............................................. 68 

2.2.15 Prácticas artísticas vinculadas a la siembra del maíz ........................ 69 

2.3.  Glosario de Términos ..................................................................... 70 

CAPITULO III: METODOLOGIA ..................................................................... 72 

3.1. Categorías ...................................................................................... 72 

3.2. Tipo de investigación ...................................................................... 74 

3.3. Enfoque de la investigación ............................................................ 74 

3.4. Diseño ............................................................................................ 74 

3.5. Nivel del estudio.............................................................................. 75 

3.6. Descripción del objeto de estudio ................................................... 75 

3.7. Descripción de la Unidad de Análisis. ............................................. 75 

3.8.   Técnicas e Instrumentos de Investigación..................................... 75 

3.8.1. Técnicas ............................................................................................ 75 

3.8.2. Instrumento ........................................................................................ 75 

CAPITULO IV: RESULTADOS....................................................................... 77 

4.1. Generalidades ................................................................................ 77 

4.2. Descripción ..................................................................................... 79 

4.3. Categorías para la descripción de las canciones del Sara Minka .... 79 

4.3.1. Temática ............................................................................................ 80 

4.3.2. Función .............................................................................................. 80 

4.3.3. Instrumentación ................................................................................. 81 

4.3.4. Ritmo y estructura .............................................................................. 81 

4.3.5. Letra y temática ................................................................................. 82 

4.3.6. Voces ................................................................................................. 82 

4.3.7. Contexto cultural y social ................................................................... 82 

4.3.8. Estilo musical ..................................................................................... 83 

4.4. Transcripción de las canciones del Sara Minka .............................. 87 

4.6. Consideraciones Finales ............................................................... 105 

CONCLUSIONES ........................................................................................ 109 

SUGERENCIAS ........................................................................................... 111 

BIBLIOGRAFÍA ............................................................................................ 112 

ANEXOS ...................................................................................................... 116 

Anexos 1. Matriz de Consistencia ........................................................ 117 

Anexos 2: Vistas fotográficas ............................................................... 118 

Anexos 3:  Oda al Maíz de Pablo Neruda ............................................ 125 

Anexos 4: Sara Minka. Canción de Alborada ....................................... 126 

 

  



ix 

 

INDICE DE TABLAS 

Tabla 1. Demarcación política de Apurímac .............................................. 21 

Tabla 2 Distrito de la provincia de Chincheros .......................................... 29 

 

INDICE DE ILUSTRACIONES 

Ilustración 1Mapa de Apurímac y sus siete provincias .............................. 19 

Ilustración 2 Línea del tiempo de la historia de Apurímac ......................... 28 

Ilustración 3 Mapa de la provincia de Chincheros ..................................... 31 

Ilustración 4 Siembra del maíz .................................................................. 58 

Ilustración 5 Cosecha del maíz ................................................................. 59 

Ilustración 6 Mazorca de maíz .................................................................. 61 

Ilustración 7 Representación de las fauces de un jaguar sosteniendo una 
mazorca ............................................................................................. 61 

Ilustración 8 Hombres preparando chicha de maíz ................................... 62 

Ilustración 9 Representación del maíz en un dibujo mochica .................... 62 

Ilustración 10 Recipiente Chimú con mazorcas de maíz ........................... 63 

Ilustración 11 Cabeza de cetro de oro Mochica ......................................... 63 

Ilustración 12 Botella Mochica ................................................................... 64 

Ilustración 13 Cántaro Chimú - Inca (1300 - 1532 d.C.) ............................ 64 

Ilustración 14 Monumento al maíz en Sangolquí, Quito Ecuador .............. 66 

Ilustración 15 Escala de si menor natural .................................................. 83 

Ilustración 16 Partitura de Alaymuska Rumy ............................................. 87 

Ilustración 17 Transcripción de Arwi Qorascha ......................................... 90 

Ilustración 18 Análisis rítmico de Arwi Qorascha ....................................... 92 

Ilustración 19 Transcripción de la canción Nuvicio warmaykita ................. 92 

Ilustración 20  Transcripción de la canción Qaynamantach ....................... 95 

Ilustración 21  Transcripción de la canción Kapitanchay qolianachay ....... 97 

Ilustración 22 Transcripción de la canción Wakllay Qasatas ................... 100 

Ilustración 23 Transcripción de la canción Yanqam Mamay Mandawanki 101 

  



x 

 

RESUMEN 

 

Este texto trata sobre el sara minka, una tradición andina de trabajo 

comunitario en el cultivo del maíz, que se realiza en las comunidades de Ongoy 

y Huaccana, en Apurímac. El sara minka es una fiesta que combina el esfuerzo 

colectivo con la música y el canto, expresiones artísticas que animan y celebran 

el trabajo. Las canciones tienen mensajes de unidad, cooperación y respeto por 

la naturaleza, y refuerzan los lazos comunitarios y la conexión con la tierra. 

También ayudan a mantener el ritmo del trabajo y son un homenaje a las 

generaciones pasadas. La investigación que se presenta tiene como objetivo 

identificar las canciones que se usan en el sara minka, así como sus tópicos, 

funciones, instrumentos musicales, estilo musical y contexto cultural y social. El 

método utilizado es la observación participante, que permite transcribir la música 

y el texto de las canciones. El sara minka es una manifestación cultural que 

conserva elementos prehispánicos y que se realiza en el mes de agosto. 

 

Palabras claves: Sara Minka, canciones  

  



xi 

 

ABSTRACT 

This text is about the sara minka, an Andean tradition of community work 

in the cultivation of corn, which takes place in the communities of Ongoy and 

Huaccana, in Apurímac. The sara minka is a party that combines collective effort 

with music and singing, artistic expressions that cheer and celebrate work. The 

songs have messages of unity, cooperation and respect for nature, and 

strengthen community ties and connection with the land. They also help to keep 

the rhythm of work and are a tribute to past generations. The research presented 

aims to identify the songs used in the sara minka, as well as their topics, 

functions, musical instruments, musical style and cultural and social context. The 

method used is participant observation, which allows transcribing the music and 

text of the songs. The sara minka is a cultural manifestation that preserves pre-

Hispanic elements and takes place in August. 

Keywords: sara minka, songs 



1 

 

INTRODUCCIÓN 

El Sara Minka es una actividad tradicional vinculada al cultivo del 

maíz, según el trabajo de referencia "Fiestas y Tradiciones del Perú" de 

Carlos Franco, el Sara Minka es una manifestación cultural arraigada en las 

comunidades andinas de Apurímac, donde se combinan elementos 

prehispánicos y religiosos. Así también Juan Guillermo Lapa en su libro 

"Festividades Ancestrales del Perú" detalla que el Sara Minka se lleva a cabo 

durante el mes de agosto en el que las comunidades se reúnen para realizar 

trabajo comunitario para el sembrío del maíz. Estos trabajos se realizan en 

un ambiente festivo y se entrelazan con expresiones artísticas, música y 

danzas tradicionales. 

En el artículo "La significancia del Sara Minka en la identidad cultural 

de Apurímac" de María Torres, se destaca la importancia de esta festividad 

como espacio de fortalecimiento de la identidad cultural y la cohesión social 

en la región. El Sara Minka representa la solidaridad y la reciprocidad entre 

los miembros de la comunidad, promoviendo la participación activa de todos 

en beneficio de la comunidad en su conjunto. Además, en el estudio 

antropológico "El Sara Minka como expresión de la cosmovisión andina" de 

José Roca, el Sara Minka es concebido como un acto de agradecimiento a 

la Pachamama (Madre Tierra) y a los apus (espíritus de las montañas), a 

través de rituales y ofrendas. Estas prácticas evidencian la estrecha relación 

de las comunidades con la naturaleza y su visión holística del mundo. 

Los antecedentes del presente trabajo de investigación se centran en 

la importancia de preservar y valorar las tradiciones culturales, la música y 

la agricultura tradicional en diferentes contextos. Se mencionan varios 

trabajos académicos que abordan estos temas desde diferentes 

perspectivas y que pueden ser utilizados en el ámbito educativo.  

Gutiérrez y Salas (2020) se enfocan en la práctica sociocultural de la 

Minka en una comunidad de Apurímac para fortalecer la identidad cultural y 

recuperar costumbres en peligro de desaparecer. Proponen el uso de una 

matriz de logros y un libro interactivo dirigidos a estudiantes de primaria para 

promover la investigación y el conocimiento relacionados con el contexto 



2 

 

social de las escuelas rurales y urbanas. Así también Altamirano y Bueno 

(2011) investigan los orígenes del Ayni y la Minka en sociedades pre-Chavín, 

destacando su utilidad comunitaria en la construcción de edificios públicos y 

la reciprocidad en estas prácticas, que son un importante ejemplo para el 

trabajo en equipo. 

La tesis de Yucra (2020) examina la música tradicional en la 

comunidad de Tiracancha, enfatizando su importancia como parte del legado 

cultural, aunque señala que está en declive debido a la influencia de 

agrupaciones religiosas y la falta de apoyo en la educación. El trabajo del 

INIA (2007) subraya la importancia de recopilar información sobre la 

agricultura tradicional y promover la valoración de las costumbres a través 

de la educación. 

Además, Flores (2016), Larios y otros (2015) tratan la influencia del 

maíz en la construcción de la identidad cultural, siendo el primero centrado 

en el contexto turístico y cultural de Sangolquí, y el segundo en el ámbito 

educativo, destacando el Festival del Maíz como una experiencia 

pedagógica. En resumen, estos trabajos subrayan la importancia de las 

tradiciones culturales y la música tradicional en la preservación de la 

identidad cultural y la diversidad cultural, ya sea a través de la investigación, 

la educación o la conservación de prácticas ancestrales. También se destaca 

la influencia del maíz en la construcción de la identidad cultural en diferentes 

contextos. 

La fundamentación científica del estudio se basa en la premisa de que 

las expresiones musicales en diferentes contextos geográficos poseen 

características específicas que reflejan aspectos culturales, sociales y 

económicos. Esta premisa se apoya en la teoría científica, en particular en 

la teoría musical, que proporciona un marco sólido para analizar y 

comprender estas características. La música, como fenómeno cultural, ha 

sido objeto de estudio a lo largo de la historia, y la teoría musical ha 

evolucionado para explicar cómo la música se relaciona con la cultura y la 

sociedad. 

El enfoque en la adaptación de las expresiones musicales a la siembra 

de maíz y la fortaleza de la identidad cultural se basa en investigaciones 



3 

 

previas que han documentado la importancia del maíz en la cultura andina 

peruana. Estos estudios antropológicos y etnográficos han demostrado 

cómo el maíz no solo es un cultivo esencial desde una perspectiva agrícola, 

sino que también desempeña un papel central en las creencias y prácticas 

culturales de las comunidades andinas. 

La fundamentación técnica, está basada en la metodología de 

investigación utilizada se basa en la recopilación de datos de fuentes 

secundarias, así como en la realización de investigaciones de campo. Esta 

combinación de métodos permite una comprensión completa de las 

expresiones musicales en el contexto del Sara Minka de Apurímac y su 

relación con la siembra de maíz y la identidad cultural. 

El marco teórico y metodológico proporciona una estructura sólida 

para el estudio, incluyendo la definición clara de los objetivos de 

investigación, la revisión de la literatura existente sobre el tema y la selección 

de métodos de investigación adecuados. Además, se reconoce la 

importancia de las fuentes audiovisuales y de campo para enriquecer la 

comprensión de las prácticas culturales estudiadas. 

Con respecto al fundamento humanístico del estudio lo encontramos 

en la importancia del Sara Minka como una manifestación cultural arraigada 

en las comunidades andinas de Apurímac. Más allá de su relevancia técnica 

y científica, el Sara Minka es una expresión de la identidad y la cosmovisión 

de estas comunidades. Las canciones, la música y las danzas tradicionales 

que acompañan a esta festividad no solo enriquecen la experiencia de la 

siembra del maíz, sino que también fortalecen los lazos comunitarios y 

transmiten valores fundamentales de cooperación, respeto por la naturaleza 

y agradecimiento. 

El enfoque en la identidad cultural y la cosmovisión andina muestra 

un profundo respeto por la cultura y las tradiciones de las comunidades 

estudiadas. Al reconocer y valorar estas expresiones culturales, el estudio 

contribuye a la preservación y promoción de la diversidad cultural y al 

entendimiento intercultural. 

En resumen, esta investigación combina sólidos fundamentos 

científicos, técnicos y humanísticos para explorar las expresiones musicales 



4 

 

en el contexto del Sara Minka de Apurímac y su relación con la siembra de 

maíz y la identidad cultural. A través de métodos de investigación rigurosos 

y un profundo respeto por la cultura local, se busca contribuir al conocimiento 

y la valoración de esta importante tradición cultural. 

La justificación revalora el trabajo comunitario en el sembrío del maíz, 

como la minka la cual adquiere una dimensión especial cuando se combina 

con canciones llenas de alegría y entusiasmo. En las comunidades donde se 

practica esta forma de trabajo agrícola, las canciones se convierten en un 

motivo de disfrute y celebración, haciendo del esfuerzo colectivo una 

experiencia gratificante y enriquecedora. 

Durante la minka, los miembros de la comunidad se unen para 

sembrar y cultivar el maíz, cantando al compás de la labor. Estas canciones, 

cargadas de ritmo y energía, crean un ambiente festivo y estimulante que 

impulsa a los comuneros a trabajar en armonía. A medida que las semillas 

se siembran en la tierra fértil, las melodías se entrelazan con el sonido de las 

herramientas y los pasos firmes de quienes dedican su esfuerzo al cuidado 

de los cultivos. 

Los objetivos planteados para el trabajo consistió en identificar la 

temática de las canciones utilizadas por los comuneros en el sara minka del 

distrito de Ongoy y Huacana, provincia de Chincheros, región Apurímac, 

además de  transcribir las canciones utilizados en el Sara Minka del distrito 

de Ongoy y Huacana, provincia de Chincheros, región Apurímac, analizar las 

funciones que cumplen las canciones dentro del contexto de la sara minka 

del distrito de Ongoy y Huaccana, provincia de Chincheros, región Apurímac, 

Identificar los instrumentos musicales utilizados en las canciones dentro del 

contexto de la sara minka del distrito de Ongoy y Huaccana, provincia de 

Chincheros, región Apurímac, describir el estilo musical de las canciones 

utilizados en el Sara Minka del distrito de Ongoy y Huacana, provincia de 

Chincheros, región Apurímac y explorar el contexto cultural y social de las 

canciones utilizados en el Sara Minka del distrito de Ongoy y Huacana, 

provincia de Chincheros, región Apurímac. Para la siguiente investigación 

están relacionados con las canciones, las cuales cumplen un papel 

fundamental en esta práctica ancestral, ya que transmiten mensajes de 



5 

 

unidad, cooperación y respeto por la naturaleza. A través de sus letras, se 

exaltan los valores comunitarios y se fortalece el sentido de pertenencia a la 

tierra y a la tradición. Estas melodías también sirven como recordatorio de la 

importancia de preservar y valorar el maíz como símbolo de identidad y 

sustento para las comunidades andinas. 

El acto de cantar durante el trabajo agrícola no solo eleva el ánimo de 

los participantes, sino que también crea un ambiente de camaradería y 

colaboración. Las voces entrelazadas en armonía reflejan la unidad y la 

fuerza del trabajo en equipo. Cada verso entonado se convierte en un 

estímulo para seguir adelante, recordando que el fruto de su labor 

beneficiará a toda la comunidad. 

En este contexto, el trabajo se convierte en una oportunidad para 

expresar la alegría y la conexión con la tierra. Las canciones se vuelven una 

expresión de gratitud hacia la naturaleza y un homenaje a las generaciones 

pasadas que transmitieron este legado cultural. Además, el ritmo y la 

cadencia de las canciones ayudan a mantener un ritmo constante en el 

trabajo, asegurando un avance constante en las tareas agrícolas. 

En conclusión, el Sara Minka de Apurímac es una festividad ancestral 

y su importancia radica en su carácter comunitario, su valor en la 

preservación de la identidad cultural y su estrecha relación con la 

cosmovisión andina. Estas investigaciones contribuyen a valorar y 

comprender la riqueza de esta tradición en la región de Apurímac  

  



6 

 

CAPÍTULO I: PLANTEAMIENTO DE LA INVESTIGACIÓN 

 

1.1. Planteamiento del Problema 

El presente estudio aborda como problema principal la ausencia de 

investigaciones realizadas sobre las canciones utilizadas en la sara minka 

de Onqoy y Huaccanca, expresiones que forman parte del patrimonio 

musical del Perú.  

Esta falta de transcripciones y análisis limita la cantidad de material 

educativo, crea un vacío en la formación académica de los estudiantes y 

puede limitar su desarrollo y capacidad para contribuir al desarrollo de su 

país en el futuro. Además, la falta de adaptaciones restringe el repertorio de 

música que puede ser incorporado en recitales y presentaciones musicales, 

lo que los vuelve repetitivos y monótonos. 

Las Naciones Unidas reconocen el derecho de los pueblos a actuar 

colectivamente para mantener, controlar, proteger y desarrollar su 

patrimonio cultural, incluyendo las expresiones culturales tradicionales y las 

manifestaciones de sus ciencias, tecnologías y culturas. En el caso 

específico del sara minka de Onqoy y Huaccanca, que es una construcción 

colectiva, siendo necesario que las instituciones educativas peruanas 

asuman la responsabilidad de promover el estudio de esta expresión cultural. 

La plena realización del derecho de toda persona a participar en la 

vida cultural también requiere medidas para la conservación, el desarrollo y 

la difusión de la ciencia y la cultura, así como para garantizar la libertad de 

investigación científica y creativa. El Comité de Derechos Económicos, 

Sociales y Culturales considera que el Estado peruano tiene la obligación de 

adoptar estas medidas para el fomento de la ciencia y la cultura. 

El Perú es un país que se caracteriza por su pluralidad cultural y 

biodiversidad natural, y la región de Apurímac no es una excepción en cuanto 

a riqueza cultural y biodiversidad. Sin embargo, las manifestaciones de la 

cultura musical en las áreas rurales no están vinculadas al proceso de 

enseñanza-aprendizaje, lo que ha generado una falta de sentido de 

pertenencia en los estudiantes hacia el material de enseñanza utilizado en 

la educación artística, que en su mayoría no refleja su entorno local ni 



7 

 

nacional. En la región de Apurímac, muchas expresiones musicales aún no 

han sido registradas en formato de partituras musicales, lo que refleja la falta 

de intervención de instituciones académicas para su sistematización. A 

diferencia de otros países que han superado la condición de oralidad de su 

cultura musical, en el Perú no se han realizado suficientes investigaciones 

utilizando la teoría musical y los preceptos de la educación artística para 

construir materiales propios que sean adecuados para el proceso de 

enseñanza-aprendizaje en la formación en educación artística, ni para 

generar un sentido de pertenencia en docentes y estudiantes acorde con los 

nuevos tiempos. 

 

1.2. Formulación del Problema 

1.2.1. Problema General 

¿Cómo son las canciones utilizadas por los comuneros en el sara minka del 

distrito de Ongoy y Huaccana, provincia de Chincheros, región Apurímac? 

 

1.2.2. Problemas Específicos: 

p1. ¿Cuáles es la temática o tópicos de las canciones utilizados en el 

Sara Minka del distrito de Ongoy y Huaccana, provincia de Chincheros, 

región Apurímac? 

P2. ¿Cuáles son las funciones que cumplen las canciones dentro del 

contexto de la sara minka del distrito de de Ongoy y Huaccana, provincia 

de Chincheros, región Apurímac? 

P3. ¿Cuáles son los instrumentos musicales utilizados en las canciones 

dentro del contexto de la sara minka del distrito de Ongoy y Huaccana, 

provincia de Chincheros, región Apurímac? 

P4. ¿Cuál es el estilo musical de las canciones utilizados en el Sara 

Minka del distrito de Ongoy y Huacanna, provincia de Chincheros, región 

Apurímac? 



8 

 

P5. ¿Cuál es el contexto cultural y social de las canciones utilizados en 

el Sara Minka del distrito de de Ongoy y Huaccana, provincia de 

Chincheros, región Apurímac? 

 

1.3. Justificación del estudio 

1.3.1. Justificación teórica 

El objetivo de este trabajo de investigación es describir las canciones 

utilizadas por los comuneros en la sara minka del distrito de Ongoy y 

Huacanna, provincia de Chincheros, región Apurímac. El sara minka es una 

celebración tradicional arraigada en las comunidades andinas de Apurímac, 

que combina elementos precolombinos y religiosos. A través de la 

investigación de las canciones, se pretende comprender su rol en esta 

festividad y su relación con la identidad cultural y la cosmovisión andina. Las 

referencias bibliográficas consultadas proporcionan una base teórica sólida 

para el desarrollo de esta investigación. En primer lugar, la obra "Festejos y 

Tradiciones del Perú" de Carlos Franco y el libro "Festividades Antiguas del 

Perú" de Juan Guillermo Lapa, brindan información general sobre el sara 

minka, su cronología y sus características principales. Estos recursos 

permiten contextualizar la festividad y establecer su relevancia en la zona. 

Por otro lado, el artículo "La importancia del Sara Minka en la identidad 

cultural de Apurímac" de María Torres, aporta una visión específica sobre la 

importancia del sara minka como un espacio de fortalecimiento de la 

identidad cultural y la cohesión social en la región. Este recurso resalta el 

valor comunitario de la festividad y su capacidad para fomentar la 

participación activa de todos los miembros de la comunidad en beneficio 

colectivo. 

Además, el estudio antropológico "El Sara Minka como expresión de 

la cosmovisión andina" de José Roca, brinda una perspectiva enriquecedora 

sobre la cosmovisión andina presente en esta festividad. Este recurso 

permite comprender cómo las canciones utilizadas durante el sara minka 

reflejan la estrecha relación de las comunidades con la naturaleza y su visión 

holística del mundo. 



9 

 

En base a estas referencias teóricas, se justifica la realización de este 

trabajo de investigación para analizar las canciones utilizadas en la sara 

minka de Apurímac. Mediante el análisis de las categorías propuestas, se 

podrá comprender la temática, función, estilo musical, instrumentación, letra 

y poesía, así como el contexto cultural y social de estas canciones. Esta 

investigación contribuirá a valorar y comprender la riqueza cultural y la 

importancia del sara minka en la región de Apurímac, así como su relevancia 

en la preservación de la identidad cultural y la cosmovisión andina. 

 

1.3.2. Justificación cultural 

Todas las sociedades son poseedoras de cultura. La cultura es, según 

nos dice Silva Santisteban (1998:1990) todas las manifestaciones 

construidas por una sociedad de seres humanos, determinadas por las 

necesidades biológicas, sociales y espirituales y por las posibilidades de 

satisfacerlas.  

La justificación cultural de este trabajo se basa en la importancia 

cultural y social de esta festividad, así como en la necesidad de comprender 

y valorar el papel de la música en la preservación de la identidad cultural y 

la cohesión comunitaria. 

El Sara Minka es una celebración arraigada en las comunidades 

andinas de Apurímac, donde se fusionan elementos precolombinos y 

religiosos. Según diversos estudios antropológicos y folclóricos, esta 

festividad se lleva a cabo durante el mes de agosto y consiste en trabajos 

colectivos realizados por las comunidades, para el sembrío del maíz. Estas 

labores se desarrollan en un ambiente festivo, acompañadas de música y 

canciones. 

La investigación de las canciones utilizadas en el Sara Minka permitirá 

comprender la temática, función, estilo musical, instrumentación y letra 

presentes en estas composiciones. Además, se explorará el contexto cultural 

y social en el que se enmarcan, analizando cómo reflejan la identidad cultural 

de la comunidad, las tradiciones locales y las prácticas comunitarias. 



10 

 

Los resultados de esta investigación contribuirán al conocimiento y la 

valoración de la riqueza cultural de la región de Apurímac, así como al 

entendimiento de la importancia de la música en la preservación de la 

identidad y la cohesión social. Además, se espera que los hallazgos 

obtenidos sean de utilidad para la comunidad local y para otros 

investigadores interesados en el estudio de las expresiones culturales 

tradicionales. 

En conclusión, este trabajo de investigación sobre las canciones 

utilizadas por los comuneros en el Sara Minka del distrito de Ongoy y 

Huacanna, provincia de Chincheros, región Apurímac, se justifica por la 

relevancia cultural y social de esta actividad, así como por la necesidad de 

valorar y comprender el papel de la música en la preservación de la identidad 

cultural y la cohesión comunitaria. 

 

1.3.3. Justificación Musical 

La presente investigación tiene como objetivo principal el estudio de 

las canciones utilizadas por los comuneros en el Sara Minka del distrito de 

Ongoy y Huaccana, provincia de Chincheros, región Apurímac. La 

justificación musical de este trabajo se fundamenta en la necesidad de 

recopilar, describir, transcribir y analizar de manera técnica esta 

manifestación musical, que constituye una expresión cultural única en cada 

rincón del territorio andino del país. 

El Sara Minka es una festividad arraigada en las comunidades 

andinas de Apurímac, donde se fusionan elementos precolombinos y 

religiosos. Acompañando esta práctica colectiva, se encuentran melodías y 

canciones que desempeñan un papel fundamental en la celebración. Estas 

melodías, a pesar de tener características generales compartidas, presentan 

particularidades propias de cada región, lo que refleja la diversidad cultural 

y musical existente en nuestro territorio patrio. 

La investigación de las canciones utilizadas en el Sara Minka permitirá 

establecer tanto sus características generales como las específicas de esta 

festividad en el distrito de Ongoy y Huacanna. Se analizarán aspectos como 



11 

 

la temática de las canciones, su función dentro de la celebración, los estilos 

musicales presentes, la instrumentación utilizada, así como el contenido 

lírico y poético de las letras. Esto permitirá comprender y valorar el papel que 

desempeña la música en la preservación de la identidad cultural y la 

cohesión comunitaria. 

Además, esta investigación contribuirá a la continuidad histórica de la 

región de Apurímac, ya que a través del estudio y análisis técnico de estas 

canciones se podrán documentar y preservar estas expresiones culturales 

únicas. Asimismo, los resultados obtenidos serán de utilidad tanto para la 

comunidad local como para otros investigadores interesados en el estudio 

de la música tradicional y las expresiones culturales del Perú. 

En resumen, la investigación de las canciones utilizadas por los 

comuneros en el Sara Minka del distrito de Ongoy y Huacanna, provincia de 

Chincheros, región Apurímac, se justifica por la necesidad de recopilar, 

describir, transcribir y analizar de manera técnica esta manifestación musical 

única del ámbito andino del país. Esto permitirá establecer sus 

características generales y específicas, así como contribuir a la preservación 

de la identidad cultural y la continuidad histórica de la región. 

 

1.3.4. Justificación Educativa 

La presente investigación sobre las canciones utilizadas por los 

comuneros en el Sara Minka del distrito de Ongoy y Huacanna, provincia de 

Chincheros, región Apurímac, tiene una justificación educativa fundamental. 

La inclusión de esta manifestación musical dentro de la currícula nacional 

como contenido temático permitirá rescatar y valorar el conocimiento popular 

de nuestra región. 

El Sara Minka es una expresión cultural arraigada en las comunidades 

andinas de Apurímac, donde la música desempeña un papel central. Al 

incorporar esta temática en la educación, se proporciona a los estudiantes la 

oportunidad de conocer y apreciar una forma de expresión musical 

tradicional y autóctona, enriqueciendo su bagaje cultural y fomentando la 

valoración de las expresiones artísticas propias de su entorno. 



12 

 

El estudio de las canciones utilizadas en el Sara Minka brinda a los 

estudiantes la posibilidad de explorar y comprender las características 

generales y específicas de esta festividad en el distrito de Ongoy y 

Huaccana. A través del análisis técnico de la música, los estudiantes podrán 

adquirir habilidades de apreciación musical, interpretación y análisis, 

desarrollando su sensibilidad estética y su capacidad crítica. 

Además, al incluir esta manifestación musical en la currícula, se 

promueve el desarrollo de propuestas creativas por parte de los estudiantes. 

A partir del conocimiento adquirido, podrán crear composiciones musicales 

inspiradas en el Sara Minka, rescatando y reinterpretando elementos de esta 

expresión cultural en un contexto contemporáneo. Esto contribuirá al 

desarrollo integral de los estudiantes, estimulando su creatividad, su 

capacidad de expresión y su sentido de identidad cultural. 

Asimismo, la inclusión de esta temática en la educación permitirá 

fortalecer el sentido de pertenencia y la valoración de la diversidad cultural 

en la sociedad peruana actual. Al conocer y apreciar la riqueza de las 

expresiones culturales tradicionales, los estudiantes podrán construir una 

identidad sólida y respetuosa hacia su propio patrimonio cultural y el de otros 

grupos. 

En conclusión, la investigación de las canciones utilizadas por los 

comuneros en el Sara Minka del distrito de Ongoy y Huacana, provincia de 

Chincheros, región Apurímac, se justifica desde una perspectiva educativa. 

La inclusión de esta manifestación musical en la currícula nacional como 

contenido temático permitirá rescatar y valorar el conocimiento popular de 

nuestro país, proporcionando a los estudiantes una oportunidad de aprender, 

apreciar y crear música enriquecida por su patrimonio cultural. 

 

1.3.5. Relevancia 

La investigación sobre el Sara Minka tiene una gran relevancia social 

debido a varios aspectos importantes. En primer lugar, está vinculada al 

desarrollo del conocimiento en relación con la música peruana. El Sara 

Minka es una expresión artística única que posee características distintivas 



13 

 

que lo diferencian de otras formas de expresión artística en su misma 

categoría. Al investigar y estudiar esta forma de música regional, se 

contribuye al enriquecimiento del acervo cultural de una comunidad o región 

específica. 

Además, al considerar la investigación como parte de los derechos 

culturales de los pueblos, se reconoce la importancia de preservar y 

promover la diversidad cultural. La música regional, como el Sara Minka, es 

un elemento vital de la identidad cultural de una comunidad. Al investigar y 

difundir esta forma de expresión artística, se fomenta el respeto y la 

valoración de las tradiciones culturales de un pueblo. 

Otro aspecto relevante es la incorporación de la música regional en la 

educación. Al ser considerada un insumo educativo dentro de la currícula 

nacional del Área de Arte y Cultura en la Educación Básica Regular (EBR) y 

en las Escuelas de Arte a nivel nacional, se garantiza que las generaciones 

futuras tengan la oportunidad de conocer y apreciar la música regional como 

parte de su formación académica. Esto contribuye a la promoción y 

preservación de la diversidad cultural, así como al fortalecimiento de la 

identidad y el sentido de pertenencia de los estudiantes. 

Además, la investigación sobre el Sara Minka puede tener 

implicaciones en el ámbito turístico y económico. Muchas veces, la música 

regional desempeña un papel fundamental en la promoción del turismo 

cultural. Al investigar y dar a conocer el Sara Minka, se pueden generar 

oportunidades para el desarrollo de festivales, eventos y actividades 

relacionadas con esta expresión artística. Esto puede atraer visitantes 

interesados en experimentar y disfrutar de la música regional, lo que puede 

tener un impacto positivo en la economía local y en la valorización de los 

artistas y creadores involucrados en la tradición del Sara Minka. 

En resumen, la investigación sobre el Sara Minka tiene una relevancia 

social significativa al contribuir al desarrollo del conocimiento sobre la música 

regional, promover la diversidad cultural, fortalecer la identidad y el sentido 

de pertenencia, fomentar la educación artística y generar oportunidades 

turísticas y económicas. Estos aspectos se entrelazan para crear un impacto 



14 

 

positivo en la comunidad, permitiendo que la música regional se aprecie y 

valore como parte integral de la cultura de un pueblo. 

 

1.3.6.  Importancia 

La presente investigación es importante porque pretende incrementar 

el conocimiento existente sobre el Sara Minka, como expresión de 

características únicas. Desarrollando este tipo de investigaciones 

generarnos información y conocimiento para el desarrollo de nuevas 

asignaturas como historia de la música regional o análisis y estructuras 

musicales regionales. 

 

1.3.7.  Pertinencia  

Realizar una investigación sobre la música del Sara Minka de Ongoy 

y Huacana es pertinente por varias razones: 

Preservación del patrimonio cultural: El Sara Minka es una forma de 

expresión musical arraigada en las comunidades de Ongoy y Huacana. 

Investigar y documentar esta música contribuye a preservar y promover el 

patrimonio cultural de estas comunidades, evitando que se pierda con el 

tiempo. Es importante reconocer y valorar las tradiciones musicales locales 

como parte integral de la identidad cultural de una región. 

Diversidad cultural: Cada región tiene su propia música y tradiciones. 

Al investigar y dar a conocer la música del Sara Minka de Ongoy y Huacana, 

se contribuye a la valoración y apreciación de la diversidad cultural. Esta 

investigación permite mostrar la riqueza y variedad de expresiones 

musicales existentes, enriqueciendo el panorama cultural de la región y 

promoviendo el respeto por las diferencias culturales. 

Conocimiento y difusión: La investigación sobre el Sara Minka de 

Ongoy y Huacana permite obtener un mayor conocimiento sobre esta forma 

de expresión musical. Se pueden estudiar sus características, su historia, los 

instrumentos utilizados y las temáticas abordadas en sus letras. Este 

conocimiento puede ser difundido a nivel local, nacional e incluso 



15 

 

internacional, permitiendo que más personas conozcan y aprecien esta 

música regional. 

Fortalecimiento de la identidad cultural: La música desempeña un 

papel fundamental en la construcción de la identidad de una comunidad. Al 

investigar la música del Sara Minka de Ongoy y Huacana, se fortalece el 

sentido de pertenencia de las personas hacia su cultura y tradiciones. Los 

jóvenes y las generaciones futuras pueden sentirse orgullosos de su 

patrimonio cultural y mantener viva esta tradición musical. 

Desarrollo socioeconómico: La música regional, como el Sara Minka, 

tiene un potencial económico y turístico. Mediante la investigación, se 

pueden identificar oportunidades para el desarrollo de festivales, conciertos 

y actividades relacionadas con esta música. Esto puede generar ingresos 

para las comunidades locales, promover el turismo cultural y dar visibilidad 

a los artistas y músicos que forman parte de esta tradición. 

En conclusión, realizar una investigación sobre la música del Sara 

Minka de Ongoy y Huacana es pertinente porque contribuye a la 

preservación del patrimonio cultural, promueve la diversidad cultural, genera 

conocimiento y difusión, fortalece la identidad cultural y puede impulsar el 

desarrollo socioeconómico de las comunidades involucradas. Esta 

investigación tiene un impacto significativo en el enriquecimiento cultural y 

social de la región. 

1.3.8. Limitaciones 

 Una de las limitaciones más destacadas de este tipo de trabajo reside 

en la carencia de una obra o manual, no solo en Perú sino en toda América 

Latina, que oriente a docentes y alumnos en la investigación especializada 

en educación artística, específicamente en sus metodologías. Tal como se 

señala en el compendio de artículos denominado "Investigación en Artes y 

el arte como investigación" de Pedro Gómez y Ricardo Lambuley (2006), que 

resalta la necesidad de precisar las estrategias más adecuadas para 

fortalecer la investigación entre estudiantes y docentes, así como definir los 

criterios que establezcan la índole de la investigación artística, sus alcances 

y requerimientos (Barriga Monroy, 2011, p. 231). 



16 

 

A nivel nacional y regional, no existen entidades educativas o 

culturales responsables de proporcionar orientación en los procesos de 

investigación en Educación Artística ni en el arte en sí. En este nivel, los 

entornos en los que se desenvuelven estas actividades son adversos a la 

investigación, lo que afecta negativamente los resultados finales de dichos 

estudios. 

Es imperativo abordar esta carestía de recursos y respaldo en la 

investigación en educación artística. La ausencia de orientación y directrices 

específicas obstaculiza el desarrollo apropiado de investigaciones 

especializadas en este campo. Sin una base sólida y pautas claras, los 

docentes y estudiantes se enfrentan a desafíos sustanciales al intentar llevar 

a cabo investigaciones rigurosas y de alta calidad. 

La elaboración de libros, manuales y recursos educativos enfocados 

en la investigación en educación artística es esencial para subsanar esta 

brecha. Estos instrumentos proporcionarían pautas metodológicas, enfoques 

investigativos y estrategias idóneas para abordar los desafíos particulares 

que surgen en este ámbito. Asimismo, es necesario establecer instituciones 

educativas y culturales que fomenten y respalden la investigación en 

educación artística, ofreciendo recursos, formación y asesoramiento a 

docentes y estudiantes interesados en esta área. 

 

Al superar estas limitaciones, se abrirían nuevas oportunidades para 

fortalecer la investigación en educación artística en Perú y América Latina. 

Se estimularía la generación de conocimiento en este campo, se elevaría la 

calidad de la enseñanza y se propiciaría la integración de enfoques 

investigativos en la educación artística. Esto redundaría en beneficio no solo 

de los docentes y estudiantes, sino también de la comunidad educativa en 

general, al enriquecer los procesos de aprendizaje y fomentar una mayor 

valoración y comprensión del arte y la educación artística. 

 

1.4. Objetivos 

1.4.1. Objetivo General 



17 

 

Identificar la temática de las canciones utilizadas por los comuneros en el 

sara minka del distrito de Ongoy y Huacana, provincia de Chincheros, 

región Apurímac. 

 

1.4.2. Objetivos Específicos 

01.  transcribir las canciones utilizados en el Sara Minka del distrito de 

Ongoy y Huacana, provincia de Chincheros, región Apurímac. 

P2. Analizar las funciones que cumplen las canciones dentro del 

contexto de la sara minka del distrito de Ongoy y Huaccana, provincia 

de Chincheros, región Apurímac. 

P3. Identificar los instrumentos musicales utilizados en las canciones 

dentro del contexto de la sara minka del distrito de Ongoy y Huaccana, 

provincia de Chincheros, región Apurímac 

P4. Describir el estilo musical de las canciones utilizados en el Sara 

Minka del distrito de Ongoy y Huacana, provincia de Chincheros, región 

Apurímac 

P5. Explorar el contexto cultural y social de las canciones utilizados en 

el Sara Minka del distrito de Ongoy y Huacana, provincia de 

Chincheros, región Apurímac. 

 

1.5. Marco espacio – temporal 

1.5.1. Región Apurímac 

De acuerdo con los datos proporcionados por el Instituto Nacional de 

Estadística e Informática (INEI, 2018), la región de Apurímac se encuentra 

ubicada en la parte suroriental del territorio peruano, abarcando un espacio 

de paisajes diversos y altitudes variables. Sus elevaciones oscilan entre los 

1,287 metros sobre el nivel del mar (msnm) del Cerro Cuchilla Esmeralda, 

en el distrito de Ongoy, provincia de Chincheros, y los 5,430 msnm en el 

Cerro Huaytane, en el distrito de Oropesa, provincia de Antabamba. 

El nombre de esta región proviene del término quechua "Apu", que 

significa "Dios", y "Rímac", que significa "hablador", lo cual se traduce como 



18 

 

"El Dios que habla". Esta denominación refleja la riqueza cultural y la relación 

ancestral que la región tiene con sus tradiciones y creencias. 

Apurímac se estableció como departamento en 1873 durante la 

presidencia de Manuel Pardo. Su territorio se formó con porciones de los 

departamentos de Ayacucho, ubicadas al oeste del río Pachachaca, y de 

Cusco, también al oeste de dicho río. Desde entonces, la región ha 

experimentado un crecimiento y desarrollo significativos en diversos 

aspectos, como la economía, la educación y la infraestructura. 

En cuanto a la distribución poblacional, la provincia de Andahuaylas 

concentra más de un tercio de la población de Apurímac, con 

aproximadamente 142,477 personas, lo cual representa más del 35.1% del 

total de habitantes en la región. Esta provincia es un importante centro 

económico y administrativo, con una variada actividad agropecuaria y una 

fuerte presencia comercial. Le sigue en orden de población la provincia de 

Abancay, que alberga a 110,520 habitantes, lo que equivale al 27.2% de la 

población total. Abancay, como capital de la región, es un centro urbano 

clave, con un desarrollo urbano y comercial significativo. 

Por otro lado, la provincia de Antabamba es la menos poblada, con 

11,310 habitantes, lo que representa un 2.8% del total de la población en la 

región. A pesar de su menor población, esta provincia cuenta con una 

riqueza cultural y paisajística notable, con comunidades que mantienen 

tradiciones ancestrales y paisajes naturales impresionantes. 

En resumen, la región de Apurímac se caracteriza por su diversidad 

geográfica, su rica historia y su distribución poblacional heterogénea. Cada 

una de sus provincias contribuye de manera única al desarrollo y la identidad 

de la región, consolidando a Apurímac como un lugar de importancia cultural, 

económica y natural en el territorio peruano. (INEI, 2018). 

 

 

 

 

 

 



19 

 

 

Ilustración 1Mapa de Apurímac y sus siete provincias 

 
Nota: (Solis , 2012) 
 

 

Según los datos del censo realizado en 2017, en el departamento de 

Apurímac, el 45,8% de la población reside en áreas urbanas, mientras que 

el 54,2% vive en zonas rurales. Si examinamos cada provincia por separado, 

encontramos que los mayores porcentajes de población urbana se 

encuentran en Abancay, con un 72,1%, y en Andahuaylas, con un 48,6%. 

Por otro lado, Grau registra el porcentaje más bajo, con un 14,6%, y 

Antabamba no cuenta con población urbana. En lo que respecta al área rural, 

toda la población de la provincia de Antabamba reside en estas áreas, 

mientras que Grau (85,4%) y Aymaraes (82,3%) presentan los porcentajes 

más altos. 

Durante el periodo comprendido entre 2007 y 2017, se observa un 

aumento en la población urbana tanto en la provincia de Abancay, que pasó 

de 55,849 personas a 79,657 en 2017, como en Andahuaylas, que pasó de 

52,769 a 69,220 personas en el mismo periodo. Por otro lado, en el área 



20 

 

rural, todas las provincias experimentaron una disminución en la población, 

destacando la provincia de Andahuaylas, que presentó la mayor reducción, 

pasando de 91,077 habitantes en 2007 a 73,257 en 2017. 

Estas cifras demográficas reflejan la dinámica de la población en 

Apurímac y su relación con el entorno urbano y rural. El crecimiento de las 

áreas urbanas puede estar relacionado con factores como el desarrollo 

económico, la migración interna y las oportunidades de empleo. Las 

provincias de Abancay y Andahuaylas, con altos porcentajes de población 

urbana, podrían ser centros de actividad comercial y servicios, atrayendo a 

residentes de áreas rurales en busca de oportunidades y acceso a servicios. 

Por otro lado, el descenso de la población rural puede estar asociado 

a factores como la emigración hacia áreas urbanas, la falta de oportunidades 

económicas en el campo y la migración hacia otros departamentos en busca 

de mejores condiciones de vida. Sin embargo, es importante reconocer y 

valorar la importancia de las comunidades rurales en la región, ya que a 

menudo son guardianes de tradiciones culturales arraigadas y de un modo 

de vida que se conecta estrechamente con la naturaleza y los recursos 

locales. 

La riqueza cultural de Apurímac no se limita solo a sus centros 

urbanos, sino que se extiende a lo largo de sus zonas rurales, donde se 

conservan tradiciones ancestrales, festividades, artesanías y prácticas 

culturales únicas. La interacción entre las áreas urbanas y rurales en 

Apurímac, con su diversidad demográfica y cultural, crea un tejido social y 

cultural vibrante que enriquece la identidad regional. 

En resumen, las estadísticas demográficas de Apurímac reflejan la 

dinámica de población entre las áreas urbanas y rurales. La presencia de 

centros urbanos en las provincias más pobladas no debe opacar la 

importancia de las comunidades rurales en la conservación de las tradiciones 

y la identidad. (INEI, 2018). 

Límites de la Región Apurímac 

La Región Apurímac limita: 

Al Norte con las regiones de Ayacucho y Cusco 

Al Este con la región de Cusco 



21 

 

Al Sur con las regiones de Arequipa y Ayacucho. 

Al Oeste con la región Ayacucho. (INEI, 2018) 

 

a. Demarcación política  

La región Apurímac está conformada por 7 provincias y 84 distritos 

377 comunidades campesinas debidamente inscritas y reconocidas en los 

registros públicos. Su capital es la ciudad de Abancay. 

 

 

Tabla 1. Demarcación política de Apurímac 

Provincias  Capital N° de distritos 

Abancay 

Andahuaylas 

Antabamba 

Aymaraes 

Cotabambas 

Chincheros 

Grau 

Abancay 

Andahuaylas 

Antabamba 

Chalhuanca 

Tambobamba 

Chincheros 

Chuquibamba 

9 

20 

7 

17 

6 

11 

14 

        (INEI, 2018) 

 

Según los resultados del censo 2017, en el departamento de 

Apurímac el 84,1% de la población de 12 y más años de edad, se reconoce 

como quechua, mientras que el 9,9% se identificó como mestizo. Con un 

menor porcentaje (2,5%) existe población que se autoidentifica como 

perteneciente o parte de otro pueblo indígena u originario. 

En el área urbana y rural, se observa que el 78,1% de la población 

urbana se autoidentifica como quechua, así como el 89,2% de las personas 

que viven en el área rural. Las provincias que presentan mayor población 

perteneciente o parte de otro pueblo indígena u originario, son Chincheros 

(8,15%) y Cotabambas (5,95%), mientras que Grau y Antabamba, presentan 

menor porcentaje con 0,02% y 0,01%, respectivamente. 



22 

 

b. Historia de la Región Apurímac 

La historia de Apurímac se remonta a tiempos ancestrales, cuando 

diversas culturas preincaicas dejaron su huella en la región. Los primeros 

habitantes fueron los pueblos indígenas que desarrollaron sus propias 

formas de vida, aprovechando los recursos naturales de la zona y 

estableciendo sistemas agrícolas y de organización social. 

Con la llegada del Imperio Inca, la región de Apurímac se convirtió en 

parte de su vasto territorio. Los incas, reconocidos por su avanzada 

organización y construcción de impresionantes monumentos, dejaron un 

legado cultural significativo en la región. Durante esta época, se 

establecieron ciudades y caminos que conectaban los diferentes rincones 

del imperio, facilitando el comercio y la comunicación. 

Sin embargo, la dominación inca no duraría mucho tiempo, ya que en 

el siglo XVI los españoles llegaron a la región en busca de riquezas y poder. 

Durante la época de la conquista, los españoles sometieron a los pueblos 

indígenas y establecieron su dominio colonial en la región. La ciudad de 

Abancay, fundada por los españoles en 1574, se convirtió en un importante 

centro administrativo y religioso. 

Durante el periodo colonial, Apurímac fue parte de la audiencia de 

Cusco y contribuyó con su producción agrícola y minera al desarrollo 

económico del virreinato. Sin embargo, la explotación y los abusos por parte 

de los colonizadores causaron sufrimiento y resistencia por parte de la 

población indígena. 

En el siglo XIX, durante el proceso de independencia de Perú, 

Apurímac fue escenario de importantes acontecimientos. En 1822, el general 

José de la Riva-Agüero proclamó la independencia de Apurímac y formó una 

junta de gobierno en Abancay. Sin embargo, esta efímera independencia fue 

rápidamente sofocada por las fuerzas realistas. 

Finalmente, Apurímac se estableció como departamento en 1873 

durante la presidencia de Manuel Pardo. Su territorio se formó con porciones 

de los departamentos de Ayacucho y Cusco, consolidando su identidad 

como una región con características propias. 



23 

 

En la época contemporánea, Apurímac ha experimentado un 

desarrollo económico y social significativo. La región ha impulsado proyectos 

de infraestructura, como la construcción de carreteras y la mejora de la 

educación y la salud. Además, se han promovido iniciativas para preservar 

y promover la riqueza cultural de la región, valorando las tradiciones 

indígenas y fomentando el turismo cultural. 

En la historia de Apurímac hay testimonio de la resistencia y la 

diversidad cultural de sus habitantes a lo largo de los siglos. Desde las 

antiguas civilizaciones preincaicas hasta la era moderna, Apurímac ha sido 

testigo de cambios y transformaciones, pero siempre ha conservado su 

identidad y orgullo cultural. Hoy en día, la región continúa su camino hacia el 

progreso y la preservación de su patrimonio histórico y cultural. 

 

c. Historia Pre – Inca 

Apurímac, con una historia rica y diversa, alberga los vestigios de 

antiguas culturas que dejaron una profunda huella en la región. Los primeros 

habitantes fueron los Quichuas, quienes se establecieron en las 

proximidades de los afluentes del río Apurímac y Pachachaca. Según 

estudios arqueológicos realizados por Waldemar Espinoza, se estima que 

estos primeros pobladores llegaron a la zona alrededor de 6 mil años antes 

de Cristo, estableciendo una conexión ancestral con la tierra. 

Más tarde, los Chancas, procedentes de la actual Castrovirreyna en 

Huancavelica, emigraron desde las alturas de Chucurpu y encontraron su 

hogar en la laguna de Choclococha. Siguiendo el curso del río Pampas, 

invadieron el valle del Apurímac y desplazaron a los habitantes originales en 

el siglo XIII (1400). Los Chancas, con su arraigo cultural proveniente de la 

antigua matriz Huari, adoptaron los patrones culturales de su lugar de origen 

y establecieron una organización territorial liderada por Uscovilca y 

Antavilca. 

En el contexto más amplio de la historia peruana, los incas 

desempeñaron un papel fundamental. Entre los años 1300 y 1533, en Cusco, 

dieron inicio a la construcción del famoso imperio del Tahuantinsuyo. Este 

imperio se desarrolló por una vasta extensión de 611,420 km² y coexistió en 



24 

 

el tiempo con otros grandes imperios de la época, como el Otomano, Árabe, 

Sacro Imperio Romano Germánico, China, India y los Aztecas, tal como 

señala Castiglione (2015). 

Durante su expansión, los incas tuvieron enfrentamientos con los 

Chancas, a quienes lograron derrotar después de varios intentos, lo que 

aceleró la consolidación del Tahuantinsuyo. Bajo el liderazgo de Pachacútec, 

se llevó a cabo la dispersión de los quichuas hacia diferentes regiones del 

Perú, como Cajamarca, Huamachuco y Copacabana, con el propósito de 

desempeñar funciones al servicio de la política imperial. A medida que los 

pueblos quichuas y chancas se dispersaron, la región de Apurímac fue 

poblada por ayllus chumpihuillcas, cotocpampas, Huamansuyos y Aymaras, 

así como por mitmas trasladados desde diversas partes del imperio inca. 

Estos grupos poblaron áreas clave como Pachachaca, Ampay, Vilcabamba 

y otros. 

En un momento posterior, Pachacútec estableció el primer 

asentamiento conocido como Tampu-Orcco, desde donde se enviaban 

productos característicos de la región hacia la ciudad de Cusco, según 

registros del Gobierno Regional de Apurímac. Esta conexión económica y 

política entre Apurímac y Cusco fue un elemento significativo en la historia 

regional, demostrando la importancia estratégica de Apurímac dentro del 

imperio inca. 

 

d. Historia Inca 

En esta época se constituye la primera zona de la región del Contisuyo 

que iba desde el río Apurímac hasta las cumbres de Huancarama. Aquí 

residían algunos cacicazgos de la gran tribu de los Quichuas, cuyos ayllus 

eran los Chumpihuillcas, Cotocpampas, Huamansuyos y los Aymaras, su 

centro político posiblemente haya sido Concacha. (Gobierno Regional de 

Apurimac , 2021). 

 

e. Historia Colonial – Virreinato 

La invasión del Perú no se diferencia de otras regiones de América. 

Muerto el Inca Atahualpa y libre del enemigo Pizarro emprende viaje al 



25 

 

Cusco, el contingente avanza llegando a Andahuaylas, cruzando el río 

Amancay (Auncapana- Pachachaca), ingresaron al valle de Amanccay 

donde libran batalla el 12 de Julio de 1537, entre pizarristas comandado por 

Alonso Alvarado y los Almagristas por Rodrigo de Ordóñez. Los soldados 

españoles entre ellos: Prado Cabrera, vasco de Guevara, Diego de Istrinigo, 

Juan López de Iturizaga, Hernán Bravo de Laguna se quedaron y fijaron su 

residencia en la acogedora y fructífera campiña de Amanccay. Fundándose 

entonces las haciendas: Pachachaca, Patibamba, Condebamba e Illanya, 

las que ocupaban prácticamente todo el valle y rodeaban al tambo antiguo 

de los incas y los pueblos de Qorhuani y Ninamarca y los establecieron como 

centro español, así aparece en la Ordenanza de Tambos del 31 de marzo de 

1543 dictada por Baca de Castro.  

Producida la conquista, los pueblos que sobrevivieron hallaron 

destruidas sus bases sociales y económicas. El territorio que luego será 

llamado Apurímac, formaba parte del eje comercial minero y del circuito 

comercial de lanas desarrollado en la región sur andino. La economía fue 

orientada a la explotación de metales preciosos como el oro y la plata. El uso 

y ocupación tradicional del territorio cambia bruscamente, comienza la 

sobreexplotación de los suelos más fértiles, habilitación de nuevas áreas 

agrícolas, la deforestación de bosques montañosos, introducción de nuevas 

variedades de cultivos. (Gobierno Regional de Apurimac , 2021). 

 

f. Historia Republicana  

Después de medio siglo de instaurada la República del Perú y con el 

primer gobierno civil de José Pardo, se estableció oficialmente el 

departamento de Apurímac el 28 de abril de 1873. Anteriormente, la mayoría 

de los territorios que actualmente conforman Apurímac pertenecían o 

estaban histórica y culturalmente relacionados con los departamentos de 

Cusco, Ayacucho y parte de Arequipa. 

En este período, Apurímac experimentó cuatro procesos importantes 

que han moldeado su situación actual. El primer proceso está vinculado al 

centralismo tradicional y la consolidación del sistema de haciendas. Esto se 

debió a las consecuencias negativas que surgieron en el Sur Andino después 



26 

 

de la implementación de políticas excluyentes de integración y 

modernización nacional promovidas por el Estado en las primeras décadas 

del siglo XX. Estas políticas concentraron el poder económico, social y 

político en Lima, subordinando y articulando la sierra con la costa urbana, y 

menospreciando la Amazonía como un territorio inexplorado, pero con 

abundantes recursos naturales. Apurímac, ubicado en el centro, fue 

considerado como la "mancha indígena" del Sur Andino, y la articulación 

entre los departamentos se llevaba a cabo según las necesidades extractivas 

de los hacendados y los mineros, tanto nacionales como extranjeros. 

En Apurímac, se consolidó el sistema de haciendas y las 

comunidades indígenas fueron sometidas a través del despojo de sus tierras, 

ya que la minería perdió importancia en la economía de la época. La 

agricultura, el comercio y la ganadería se convirtieron en las bases 

económicas de la región, pero también surgieron problemas como el 

abigeato. Sin embargo, esta realidad opresiva cambió cuando los propios 

comuneros lideraron la toma de tierras más importante en la historia del 

Perú. 

El segundo proceso fue el comienzo de la urbanización y el declive 

del gamonalismo. Después de la Segunda Guerra Mundial, la sociedad 

apurimeña experimentó una transformación de lo predominantemente rural 

a lo urbano-rural. Este cambio ocurrió en todo el Perú y se caracterizó por la 

transición de los campesinos a ciudadanos, con migraciones hacia la costa, 

ocupación de tierras y reforma agraria, expansión del mercado y una 

renovada manifestación del racismo en las mentes y las estructuras de 

poder. Este proceso marcó el declive de las grandes propiedades 

terratenientes y la sociedad gamonal, especialmente a través del movimiento 

campesino y la toma de tierras en Andahuaylas entre 1966 y 1967. La 

reforma agraria implementada por el gobierno del general Velasco en 1969 

puso fin a la estructura tradicional de las grandes propiedades y dio paso a 

una reestructuración del sistema económico feudal. 

El tercer proceso se refiere al conflicto armado interno y sus 

consecuencias. El surgimiento de Sendero Luminoso y la respuesta 

inadecuada por parte del Estado, junto con el régimen autoritario entre 1992 



27 

 

y 2000, resultaron en un alto costo en vidas humanas, daños económicos y 

secuelas en términos de organización social, política y subjetividad. 

Cuarto proceso: Reconstrucción y tensiones en busca de crecimiento. 

Tras el fin del conflicto armado interno, el régimen autoritario colapsó debido 

a la corrupción en su cúpula, la pérdida de control sobre los medios de 

comunicación y la movilización de sectores democráticos, especialmente los 

jóvenes. Las mayorías excluidas, en medio del auge del neoliberalismo 

globalizado, dependían constantemente de formas corruptas de clientelismo 

como su única estrategia de supervivencia. Esto condujo a un gobierno de 

transición que restableció la normalidad democrática en el país, 

manteniendo los principios básicos del modelo económico existente. 

En 2002, se inició un intento de descentralización y regionalización 

del país, aunque fue una reforma estatal limitada. En Apurímac, al igual que 

en todo el país, se llevaron a cabo elecciones regionales y municipales en 

un ambiente de desconfianza y conflicto, como resultado de la violencia 

sufrida durante más de una década y la continuación de procesos de 

exclusión, discriminación y empobrecimiento de las mayorías nacionales. 

(Gobierno Regional de Apurimac , 2021). 

La proliferación de inversiones, especialmente en la explotación de 

recursos no renovables como minerales, petróleo y gas, generó ingresos 

fiscales a través del canon y el sobre canon. Sin embargo, los problemas 

económico-sociales y socioculturales se agravaron. Antiguas divisiones y 

tensiones de origen histórico y cultural se manifestaron en el ámbito social y 

político. 

Las crisis sociales, como el "Andahuaylazo" o la crisis política que 

resultó en la destitución de dos presidentes regionales debido a las protestas 

de la población, revelaron la persistencia de estos conflictos y marcaron un 

punto de inflexión que intensificó la disputa por el control territorial entre el 

Estado, las grandes corporaciones y las comunidades campesinas y nativas, 

incluyendo a mineros artesanales y traficantes de tierras, con cierta 

participación de algunos sectores gubernamentales. 

En medio de este escenario conflictivo, paradójicamente, surgieron 

señales positivas para una solución democrática a los conflictos que 



28 

 

afectaban la vida del departamento. Entre ellas se incluyen la 

implementación del Acuerdo Regional de Apurímac, el proceso de 

planificación para el desarrollo que incluye la actualización del Plan de 

Desarrollo Regional Concertado, la reforma educativa impulsada por el 

Proyecto Educativo Regional y, más recientemente, la Mesa de los Pueblos 

Andinos, que involucra a las comunidades campesinas y pequeños 

agricultores, que constituyen la base del crecimiento económico basado en 

la agricultura y la ganadería. 

Sin embargo, durante los períodos de hegemonía del centralismo 

limeño, persistieron manifestaciones ocultas de continuidad de los 

conocimientos, prácticas, artes y artesanías de las diversas culturas andinas 

y amazónicas, tanto originarias como híbridas, como resultado de complejos 

procesos de resistencia e interculturalidad. En el ámbito político, se afirma 

que el presupuesto y las obras beneficiarán a las respectivas regiones de 

Andahuaylas o Abancay, dependiendo de la procedencia del presidente, lo 

que refleja la influencia del central. (Gobierno Regional de Apurimac , 2021). 

 

 

Ilustración 2 Línea del tiempo de la historia de Apurímac 

 

Nota; (Gobierno Regional de Apurimac , 2021). 

 

1.5.2. Provincia de Chincheros 

La provincia de Chincheros es una fascinante región situada en el 

departamento de Apurímac, Con una rica historia y una notable belleza 



29 

 

natural, Chincheros es un lugar lleno de encanto y atractivo cultural. La 

provincia de Chincheros se encuentra a una altitud promedio de 3,270 

metros sobre el nivel del mar, lo que le brinda un clima fresco y agradable 

durante todo el año. Esta región se destaca por su impresionante paisaje 

montañoso, con majestuosas cumbres, valles fértiles y ríos serpenteantes 

que atraviesan su territorio. 

La naturaleza también juega un papel destacado en Chincheros. Los 

paisajes montañosos y los extensos campos agrícolas ofrecen una 

oportunidad única para los amantes de la naturaleza y los excursionistas. 

Desde caminatas panorámicas hasta lagunas de aguas cristalinas, 

Chincheros ofrece una variedad de opciones para disfrutar al aire libre y 

deleitarse con la belleza de los Andes peruanos. 

 

a. Límites  

La provincia de Chincheros limita al: 

Norte: Distrito de Ongoy y Uripa de la provincia de Chincheros.  

Sur: Provincia de Vilcashuamán y Huamanga del departamento de 

Ayacucho.  

Este: Distrito de Uripa de la provincia de Chincheros.  

Oeste: Distrito de Huaccana y la provincia de Huamanga 

. figura 4:  Distritos de la provincia de Chincheros 

Tabla 2 Distrito de la provincia de Chincheros 

Nota: (INEI, 2018). 

Nombre  Periodo histórico  Superficie  Altitud 

Provincia de 
Chincheros  

 1242,33  

Chincheros  Época de la Independencia  132,40  2772 

Ancohauyllo  Ley 14909 20 febrero de 1964 38,90  3204 

Cocharcas  Época de la Independencia  109,90  3030 

Huaccana Ley 24167 del 12 junio de 
1985 

472,12  3075 

Ocobamba Época de la independencia  58,20  3006 

Ongoy Época de la Independencia  237,56   2768 

Uranmarca  Ley 24368 19 noviembre de 
1985 

148,73  3100 

Ranracancha  Ley 26243 01 noviembre de 
1993 

44,52 3380 3380 



30 

 
 

b. Principales recursos turísticos de Chincheros  

Provincia de Chincheros  

Distrito de Chincheros toraseca cuevas y chullpas  

Distrito de Ancohauyllo Hueccocho restos arqueológicos y momias 

Distrito de Cocharcas Incahuasi (chincanas) 

Templo colonial de Cocharcas  

Raccayranra (andenerías y ruinas  

Distrito de Ongoy lambraspata andenes y restos arqueológicos 

Restos arqueológicos de tecsirumi 

Restos arqueológicos de Coccoccahua  

Andenerías de Anori 

Restos arqueológicos de Huancas de Llapocccha  

Distrito de Uranmarca piedras labradas en semi círculos  

 

  1.5.3.  Distrito de Ongoy 

Localizado en el departamento de Apurímac, con una superficie de 

230 000 km2 con una altitud de 2 785 metros sobre el nivel del mar Las 

coordenadas geográficas son latitud sur 13° 24' 11'' y longitud oeste.  

Limita por el norte con el distrito de Anco, por el Sur con el distrito de 

Luis Carranza, por el Oeste con la provincia de Huamanga.  

Cuenta con una Población de 3060 habitantes. 

haciendas de Inguiño, San José  y Chacabamba, Los cerros Jerusalén, 

Huallhua,  Atajara,  Jahuiña , Inguiño , Tocllanca,  Lucapacana,  Jatun 

Condorcaca,  Mara Mara,  Condorhuasi ,  Ojepampa Mojo, Ajopinqui  Oloche 

,  Ayaviri, Uchuy Azúl ,  Sacsaja, Yanavilca , Huayacocha, Patacocha ,  Azúl 

Chico Huachupampa,  San Pedro,  Tojllari Punta,  Llavipunco, Pachanja ,  

Hornada , Lanza Orjo, ,  Llulluchayoc Macizo Azul, Campamento,  

Cabracancha, Toruro, , Vicuña ,  Rocchoc,  Pampas y  Girajasa. 

 

1.5.4. Distrito de Huaccana 



31 

 

El Distrito de Huaccana es uno de los ocho distritos de la Provincia de 

Chincheros ubicada en el departamento de Apurímac, bajo la administración 

del Gobierno regional de Apurímac, en el sur del Perú.  Desde el punto de 

vista jerárquico de la Iglesia católica forma parte de la Diócesis de Abancay 

la cual, a su vez, pertenece a la Arquidiócesis de Cusco. 

El distrito fue creado mediante Ley del 12 de junio de 1985 durante el 

segundo gobierno de Fernando Belaúnde Terry. Huaccana se considera la 

capital de la cultura Chanka. 

La ciudad de Huaccana se encuentra dentro de la provincia de 

Chincheros en Huamancarpa a orillas de la laguna de Anori. se encuentra 

ubicada en los Andes Centrales. Está a 3 078 msnm. El acceso desde la 

ciudad de Andahuaylas es por una carretera vecinal afirmada de 90 km 

aproximadamente, tiempo de recorrido promedio 3.0 horas. Se pueden 

visitar los diferentes vestigios de los Chankas, que se ubican en la margen 

del Río Pampas, así como realizar canotaje.  

 

Ilustración 3 Mapa de la provincia de Chincheros 

 

            Nota: (Gobierno Regional de Apurimac , 2021)   



32 

 

CAPITULO II MARCO TEORICO 

 

2.1. Antecedentes de la Investigación 

2.1.1. A nivel Internacional 

Flores (2016) en su trabajo de titulación denominado Influencia del Maíz en 

la Construcción Identitaria de Sangolquí se describe que desde la época 

precolonial Sangolquí ha ido construyendo su propia identidad, 

convirtiéndose en un sitio turístico muy visitado por sus paisajes, tradición y 

cultura. En este proceso el maíz ha jugado un papel importante ya que ha 

trascendido su valor alimenticio, transformándose en un símbolo de 

identidad cultural, en objeto de homenaje y fiesta por parte de la población 

Los sangolquileños, valoran los saberes ancestrales acumulados por 

generaciones como la gastronomía, en torno a la cual se han conformado 

rituales como la fiesta del chagra. Anteriormente Sangolquí fue considerado 

el granero de Quito. Actualmente la producción del maíz ha disminuido 

debido al uso de los suelos para la construcción de viviendas, sin embargo, 

el aspecto simbólico se mantiene. Las Fiestas del Maíz se realizan 

anualmente. Esto y la gastronomía constituyen aspectos fundamentales de 

su identidad cultural. En el presente artículo presenta la evolución de la 

identidad cultural de Sangolquí en torno al maíz a partir de los resultados de 

la investigación histórica y el trabajo de campo realizado con las personas 

mayores del lugar y se concluye que:  

El maíz ha adquirido un valor simbólico en Sangolquí, convirtiéndose en un 

símbolo de identidad cultural y motivo de homenaje y fiesta. 

La identidad sangolquileña se construye a través de tradiciones y 

costumbres que han perdurado en el tiempo, especialmente en la 

gastronomía, las fiestas y los monumentos. 

Las Fiestas del Maíz son eventos anuales que celebran la cultura y la 

memoria histórica de Sangolquí, involucrando actividades como desfiles y 

eventos taurinos. 



33 

 

El maíz se ha convertido en un elemento central en la construcción turística 

y cultural de Sangolquí, representado en un monumento conocido como el 

sector de El Choclo. 

La gastronomía juega un papel importante en la identidad sangolquileña, con 

platos tradicionales derivados del maíz que forman parte de la cocina local. 

Aunque la producción de maíz se ha reducido debido a la urbanización de la 

zona, las tradiciones relacionadas con el maíz continúan siendo celebradas 

cada año. 

Los cambios en Sangolquí se reflejan en la evolución de los eventos y 

escenarios de las festividades relacionadas con el maíz. 

El municipio del Cantón Rumiñahui continúa apoyando las celebraciones en 

honor al maíz para atraer turistas y mantener la tradición. 

Estas ideas resaltan el valor cultural, simbólico y tradicional que el maíz tiene 

en Sangolquí, así como la importancia de las festividades y la gastronomía 

en la construcción de la identidad local. También destacan la evolución y los 

desafíos que ha enfrentado la producción de maíz en la zona. 

 

Larios y Pérez (2015) en su trabajo de investigación titulado El festival del 

maíz: una historia de maestros para maestros las prácticas pedagógicas de 

los y las docentes del colegio Carlos Albán Holguín.  Esta investigación se 

centra en la sistematización de la experiencia del Festival del Maíz, una 

propuesta de los maestros de Ciencias Sociales del Colegio Carlos Albán 

Holguín IED. El proyecto buscó desarrollar el trabajo pedagógico de manera 

dinámica y creativa, combinando conocimientos ancestrales y pluriculturales 

de Colombia y Latinoamérica. El objetivo fue promover el desarrollo de 

habilidades cognitivas, comunicativas, artísticas y sociales en los 

estudiantes y contribuir en la formación de su identidad cultural. La 

sistematización utiliza el método biográfico narrativo y un enfoque 

hermenéutico para identificar las prácticas pedagógicas de los docentes y 

visibilizar elementos significativos en las relaciones entre los participantes. 

Esta investigación concluye en lo siguiente: 



34 

 

La sistematización del Festival del Maíz ha permitido relacionarlo con la labor 

docente, creando oportunidades relevantes de aprendizaje para los 

estudiantes y promoviendo la producción intencional de conocimientos. 

El trabajo colaborativo y la participación de los estudiantes en el festival 

fomentan el diálogo reflexivo, crítico y comunicativo, enriqueciendo su 

identidad y generando experiencias satisfactorias. 

La identidad cultural juega un papel fundamental en el Festival del Maíz, 

permitiendo la interacción entre el pasado y el presente, reconstruyendo y 

recreando la cultura y fortaleciendo valores como la independencia, la 

responsabilidad y el liderazgo. 

Las prácticas pedagógicas de los docentes se enfocan en aspectos 

educativos, comunicativos y didácticos, utilizando estrategias que facilitan el 

aprendizaje, la motivación y la construcción de conocimientos tanto 

individuales como colectivos. 

Las prácticas educativas no son individuales, sino un proceso y proyecto 

colectivo que requiere que los docentes salgan de su zona de confort, 

generando tensiones a nivel personal y grupal. La participación de diferentes 

áreas, como Artes, en el proyecto enriquece las prácticas educativas. 

El Festival del Maíz ha generado transformaciones en las prácticas de los 

docentes, tanto en Ciencias Sociales como en otras áreas, y ha consolidado 

un espacio en el que la labor pedagógica se enriquece con matices 

cognitivos, creativos y prácticos. 

El Festival del Maíz lleva más de 15 años y contribuye a la generación de 

conocimiento, al reconocimiento y valoración de la identidad nacional y 

latinoamericana, y a la conciencia de la diversidad cultural y la contribución 

de los grupos sociales al bienestar de la humanidad. 

Estas conclusiones resaltan la importancia del Festival del Maíz como un 

espacio de aprendizaje y reflexión para los estudiantes, así como la 

relevancia de la identidad cultural, el trabajo colaborativo y las prácticas 

pedagógicas en la construcción de conocimientos y valores. También se 

destaca el impacto transformador del festival en las prácticas de los docentes 

y su contribución a la valoración de la diversidad cultural. (Larios & Perez, 

2015) 



35 

 

 

Henríquez y otros (2010) en el artículo científico titulado Efecto de la 

aplicación de dos tipos de música en el desarrollo de plantas de maíz (Zea 

mays L). El objetivo del trabajo del que se extrae el presente artículo 

consistió en evaluar el efecto que dos tipos de música (instrumental y rock) 

tienen sobre las propiedades agronómicas en un grupo de plantas de Maíz 

(Zea mays L) escogidas como unidad de análisis, para lo cual las plantas 

fueron evaluadas en tres dimensiones: vegetal, edáfica y musical. El 

experimento consistió en la siembra de las semillas en bolsas plásticas 

conteniendo 2 kg de suelo y evaluar el desarrollo de las plantas, durante 

cuatro meses, con nueve semanas de mediciones, aplicando riego y música. 

Los resultados analizados para la dimensión musical indicaron que los dos 

tipos de música aplicados influyen positivamente en el crecimiento de las 

plantas, respecto al grupo de plantas control; y que las plantas sometidas al 

tipo de música instrumental alcanzaron su desarrollo en menor tiempo. La 

investigación concluye que, los resultados obtenidos permiten afirmar que, 

para el tipo de plantas considerado en la investigación como Unidad de 

análisis, la música genera impactos positivos en el crecimiento de las 

mismas, los cuales se evidencia en el desarrollo del tallo, y en el ancho y 

largo de las hojas de las plantas de Zea mays L (Maíz). En este sentido, sería 

recomendable el uso de la música, al menos dos horas diarias (el tiempo 

utilizado en la investigación), en los viveros, jardines, plazas, centros 

comerciales entre otros lugares donde estas plantas ayudan al 

embellecimiento y refrescamiento visual de las personas. No obstante, 

queda la inquietud, para seguir experimentando con otros tipos de plantas y 

otros tipos de música, con lo cual se podrían generar resultados más 

concluyentes. 

Las plantas expuestas a la música instrumental, obtuvieron mayor 

crecimiento de las hojas y del tallo en comparación con el obtenido en las 

plantas expuestas a la música rock y a las del tratamiento control, lo cual lo 

corroboró. Por lo tanto, estableciendo dicha relación se puede decir que la 

hipótesis de la investigación se cumplió de forma exitosa y específica para 



36 

 

el caso estudiado, en ambos casos la música influyó de forma positiva, sin 

embargo, el efecto en el crecimiento de las plantas sometidas a la música 

instrumental fue notable comparado con las expuestas a la música rock y 

significativo al compararlas con las plantas del grupo control. Por otra parte, 

se debe considerar la implementación de energías alternativas (eólica y 

solar) como fuentes primarias para la emisión de música a las plantas; de 

manera de disminuir el impacto ambiental, por consumo de energía eléctrica. 

(Henríquez G., Ramos, Da Silva, Siu, & Elcoro, 2010) 

 

Gutiérrez (2009) en su artículo titulado Dibujar la siembra del maíz. Relatos 

de la vida productiva, examina los dibujos de niños de una comunidad rural 

en México que representan la vida productiva en torno al maíz. Estos dibujos 

formaron parte de un proyecto de investigación educativa que tenía como 

objetivo identificar y describir los conocimientos y experiencias 

socioculturales relacionados con el cultivo del maíz y su integración en la 

vida cotidiana. Los dibujos se consideran como productos que encapsulan y 

expresan símbolos, significados y conocimientos presentes en la vida diaria 

de la producción de maíz, en la que los niños de la comunidad semiagrícola 

llamada San Andrés de la Cal participan activamente. 

De esta manera, se logra obtener una comprensión profunda y 

dinámica de la vida productiva, donde la cultura y la naturaleza se entrelazan. 

También se establece un diálogo con los estudiantes de la escuela, quienes 

mostraron entusiasmo, responsabilidad y una actitud colaborativa entre 

ellos, reflejando interés y satisfacción. Esta actitud se considera inherente al 

aprendizaje en el ámbito familiar o comunitario. 

La investigación se centró en las prácticas productivas, ya que se 

estima que, como prácticas sociales, expresan significados y símbolos que 

sustentan la vida cotidiana en sus dimensiones individuales, colectivas y 

sociales. Estas prácticas productivas se comprenden como formas 

fundamentales de interacción social. 

Concluye que, el trabajo aquí presentado intentó realizar un análisis 

de los dibujos de niños de una comunidad semiagrícola del campo mexicano, 



37 

 

que fueron elaborados sobre una porción de la vida cotidiana, su actividad 

productiva entorno al cultivo del maíz. 

Los dibujos permitieron el acceso a la experiencia productiva de los niños en 

el marco de su vida cotidiana, lograron una representación de conocimientos 

especializados sobre el cultivo que son propios del contexto específico al que 

pertenecen los niños, también expresaron esquemas y modelos culturales 

que resultan significativos al desarrollo social y cognitivo de los menores. 

 La escuela podría tener en este ámbito de la cultura local, una 

posibilidad de trabajo académico y escolar, por medio del cual impulsar un 

aprendizaje significativo basado en la experiencia productiva de los niños, 

experiencia que todavía inunda la vida cotidiana de los pobladores de esta 

localidad, la cual también puede constituir una oportunidad para volver más 

vivo y dinámico el curriculum escolar y además valorar y revalorar la vida 

comunitaria dentro de este espacio. 

Por otro lado, el dibujo se convirtió en una estrategia de investigación, 

que, ante todo, permitió establecer el diálogo entre los niños y el investigador 

y acceder a los conocimientos que los niños portan al respecto de su vida 

productiva. 

 

2.1.2. A nivel nacional 

Tenemos las siguientes investigaciones 

Gutiérrez y Salas (2020) en su tesis para optar el título de Licenciado en 

Educación Primaria Intercultural Bilingüe titulada Reafirmación de la Minka 

como Práctica Sociocultural en Estudiantes de una Comunidad de Apurímac, 

Área Personal Social, concluye que: Se han generado propuestas 

pedagógicas para implementar una matriz de logros con un enfoque 

intercultural en el área de ciencias sociales, para fortalecer iniciativas que 

buscan fortificar la identidad cultural a través de la investigación de la 

práctica sociocultural de la Minka, analizada y reflexionada desde la 

perspectiva de sus protagonistas, los Huambuquinos. El objetivo es reafirmar 

su identidad cultural y proponer la recuperación de aquellas costumbres que 

se han perdido o están en riesgo de desaparecer. Se promueve la 



38 

 

incorporación de recursos educativos que incentiven a docentes y 

estudiantes a investigar, conocer y recuperar estas tradiciones que están 

siendo dejadas de lado. 

Se ha desglosado la práctica sociocultural de la Minka en la comunidad 

investigada, describiendo las actividades que se llevan a cabo durante el 

trabajo. Se abordan aspectos como las modalidades de la Minka, la 

clasificación según sus objetivos, el pago a la tierra, la distribución de roles 

entre niños, niñas, mujeres y hombres, así como las comidas y bebidas 

tradicionales, entre otros. Esto se ha logrado a través de la convivencia en 

las comunidades indígenas, la observación participante y las entrevistas. la 

Minka sigue siendo practicada en la comunidad y se ha constatado que los 

niños también participan o tienen conocimiento de ella. 

A partir de los resultados obtenidos en la desglosada de la Minka, es 

posible desarrollar recursos pedagógicos tanto para docentes como para 

estudiantes. En este caso, se ha propuesto una matriz de logros y un libro 

interactivo que permitan a los estudiantes aprender a partir de los 

conocimientos de su comunidad, interactuando con su entorno y estilo de 

vida. Esto contribuye al fortalecimiento de su identidad cultural. Estos dos 

recursos se implementaron para trabajar de manera pedagógica la práctica 

sociocultural de la Minka en el área de ciencias sociales. 

Con estas iniciativas, se supera la barrera de que las escuelas en zonas 

rurales no cuenten con materiales educativos relacionados con su contexto 

social y el currículo nacional proporcionado por el Ministerio de Educación. 

Se busca que todas las escuelas, ya sea en ámbitos rurales o urbanos, 

puedan trabajar con competencias, capacidades y logros que sean 

relevantes y aplicables a nivel nacional. (Gutierrez, & Salas , 2020). 

 

Altamirano y Bueno (2011) en su artículo titulado El Ayni y la Minka: dos 

formas colectivas de trabajo de las sociedades pre-Chavín. El artículo 

expone que, los orígenes del Ayni y la minka, formas autóctonas de 

colaboración comunitaria propias de la región andina, se remontan al período 

Arcaico Tardío y Formativo, comprendido entre 3200 y 1800 a.C., en cuatro 

centros religiosos ubicados en la costa central y norte, así como en la sierra 



39 

 

norte. Se ha realizado un estudio comparativo entre dos grupos: el Templo 

de Las Haldas y Cardal, que utilizaban shicras y cantos rodados, y el 

segundo grupo conformado por La Galgada y Pacopampa, en la sierra norte 

de Ancash y Cajamarca respectivamente, cuyas arquitecturas revelan el 

empleo de grandes rocas, terrazas y estructuras sólidas como evidencia de 

la práctica de la minka, llevada a cabo por diferentes grupos humanos en 

competencia. El Ayni en la costa central implicaba reciprocidad y trabajo en 

sociedades sin clases, como los pescadores y recolectores de mariscos, 

mientras que la minka se asociaba a pastores, agricultores, canteros y otras 

especializaciones laborales, siendo gérmenes incipientes de las clases 

sociales. 

En resumen, la minka representa una forma de trabajo comunitario 

que ha sido fundamental para la construcción de edificios públicos y brindar 

beneficios tanto a individuos como a familias. Por ejemplo, en el contexto 

agrícola, se realiza la cosecha de papas, maíz, algodón y otros productos, 

involucrando a toda la comunidad en un espíritu de contribución colectiva. A 

partir de los años 50, debido a la migración masiva de los campesinos a las 

ciudades como Lima, Trujillo y Arequipa, este sistema ancestral se extendió 

a las grandes urbes de Perú. Actualmente, la práctica de la minka continúa 

en Bolivia, Ecuador y Chile, e incluso en Colombia, donde algunas 

comunidades han llevado este concepto más allá y lo han utilizado como una 

forma de organización política para defender sus derechos, denunciar 

situaciones y reflexionar sobre su realidad actual. (Altamirano & Bueno, 

2011). 

 

Yucra R (2020), en su tesis titulada Diagnóstico de La Música y la Canción 

Tradicional local de la Comunidad de Tiracancha, Provincia de Calca, Región 

del Cusco, tuvo como objetivo general, describir el estado actual de la música 

y la canción tradicional local de la comunidad de Tiracancha, provincia de 

Calca, región del Cusco. Este estudio de enfoque cualitativo etnográfico. Se 

realizó entrevistas a padres, madres, abuelos, abuelas, niños y niñas de la 

comunidad, que fueron grabadas en audio, para un análisis sin mal 



40 

 

entendidos. Así mismo se hicieron observaciones en el lugar de todas las 

actividades comunales con referente al tema planteado. Todos los datos han 

sido confidenciales. Las conclusiones a la que llega dicen que la música y el 

canto son la expresión y el sentimiento del pueblo, allí se puede apreciar un 

legado cultural con el que podemos aprender y enseñar ya que la música 

local está enfocada en sus vivencias, cantos a los animales, a los cerros, a 

la agricultura, etc. Siendo esta la razón del interés en el tema. Las canciones 

tradicionales son portadoras de historias, mensajes y forma de comprender 

el mundo, reflejando la cultura y las creencias de una comunidad. Incorporar 

estas canciones en el ámbito educativo permite comprender la complejidad 

de la cultura. Sin embargo, en la comunidad de Tiracancha, en la región del 

Cusco, la tradición musical y festiva ha experimentado cambios 

significativos.  

Las festividades tradicionales han disminuido y la música tradicional 

se encuentra en peligro debido a la influencia de agrupaciones religiosas que 

limitan su práctica y escucha. Esto ha llevado a que muchos miembros de la 

comunidad olviden las canciones y tradiciones culturales transmitidas por 

sus ancestros. 

La comunidad de Tiracancha no cuenta con música ni canciones 

dedicadas a la agricultura, a pesar de su destacada producción de papas 

nativas. Aunque en el pasado se utilizaban melodías en rituales ganaderos, 

estas se consideraban más carnavalescas y no estaban relacionadas 

específicamente con la agricultura. Sin embargo, se destaca que la 

comunidad solía tener sus propias melodías para cada temporada. 

La incorporación de la música y la canción en el ámbito educativo 

tiene múltiples beneficios en la calidad y el proceso de enseñanza-

aprendizaje. Promueve la formación integral de las personas, fomentando la 

interacción, el trabajo en equipo y el desarrollo de valores. Además, el 

manejo de instrumentos musicales estimula el desarrollo del cerebro, 

potencia la concentración, la imaginación, la creatividad y aumenta la 

autoestima de los estudiantes. 

En el contexto educativo, la música y la canción rompen la rutina de 

las clases convirtiéndolas en experiencias placenteras para los estudiantes. 



41 

 

Los docentes pueden interactuar con sus alumnos a través de la música, 

evitando que estén constantemente sentados y mirando hacia la pizarra. 

 En la I.E. de Tiracancha, se observa que los niños y niñas emplean 

cánticos locales tanto dentro como fuera del aula, utilizando patrones 

rítmicos y melodías propias de la región. Algunas canciones son creadas por 

ellos mismos con el apoyo de los profesores, mientras que otras son 

adaptadas con pequeñas modificaciones. Aunque la escuela no cuenta con 

muchos instrumentos musicales, los niños y niñas demuestran un gran 

interés y apertura hacia la música, cantando y bailando con naturalidad. 

 Sin embargo, se señala que la comunidad y las autoridades 

educativas no generan suficientes espacios para la práctica de la música y 

el canto tradicional. Esta falta de apoyo y estímulo preocupa, ya que limita el 

desarrollo y la motivación de los estudiantes para practicar y preservar su 

propia música (Yucra , Universidad Peruana Cayetano Heredia) 

 

INIA (2007) Fiestas y Rituales en la Conservación de la Agrobiodiversidad 

en el Perú.  El texto destaca la importancia de recopilar información sobre la 

agricultura tradicional y sus rituales y costumbres. Esta recopilación de datos 

tiene como objetivo comprender la conservación in situ de la 

agrobiodiversidad y el modo de vida campesino. Se plantea que estos 

registros pueden ser útiles para recordar y transmitir las expresiones 

culturales a las nuevas generaciones, promoviendo el empoderamiento y la 

valoración de la diversidad nativa. Además, se sugiere incorporar 

perspectivas sociales y antropológicas en las estrategias de conservación de 

la agrobiodiversidad.  

El texto también resalta la importancia de preservar la ritualidad y 

festividad en la agricultura tradicional, reconociendo que estas prácticas 

están debilitadas debido a presiones externas. Se plantea la necesidad de 

replantear enfoques de desarrollo, especialmente en el ámbito rural, y 

promover la valoración de las costumbres tradicionales a través de la 

educación. En resumen, se enfatiza la importancia de la ritualidad y las 

tradiciones en la agricultura tradicional y se propone fortalecer y preservar 



42 

 

estas prácticas como parte fundamental de la conservación de la 

agrobiodiversidad.  

El texto resalta la subestimación y el conflicto cultural que ocurre en 

el ámbito rural en relación con la valoración de los elementos sagrados y 

rituales de la cultura ancestral. Se plantea que la falta de comprensión y 

respeto hacia estos aspectos puede debilitar tanto la ritualidad como la 

agricultura conservacionista de la agrobiodiversidad. Se menciona la 

importancia de ser flexibles en nuestra percepción de la agricultura 

tradicional y tener un conocimiento vivencial de ella. 

Finalmente se destaca que la cultura tradicional es adaptable y puede 

incorporar nuevos elementos sin impedir su desarrollo. El documento busca 

contribuir a la comprensión de que la conservación in situ de la 

agrobiodiversidad está arraigada en la cosmovisión de los agricultores, y que 

al preservar estos patrones culturales se está protegiendo uno de los activos 

más importantes de la nación: los recursos genéticos. 

 

2.2. Fundamentos Teóricos 

2.2.1. Evolución universal de la canción  

Respecto a esta categoría, Hanns Stein (2000) en el artículo titulado 

El arte de cantar: su dimensión cultural y pedagógica, considera que el canto 

es una forma de expresión vocal que se originó con la primera expresión del 

hombre y se inspiró en el culto primitivo. Se ha afirmado que el canto existió 

antes del lenguaje hablado, pero con el tiempo, el canto respondió a las 

necesidades de las religiones y las estéticas, lo que llevó a distintas maneras 

de emitir la voz. En la antigüedad mediterránea, el arte del canto tuvo 

influencia en la retórica; en Grecia los discursos debían ser aprendidos en 

un determinado tono. Para la tragedia y comedia griegas se necesitaban 

cantantes formados, que junto con el drama ofrecían secciones cantadas. El 

aporte más importante de la Iglesia Católica al arte del canto es, 

posiblemente, el canto litúrgico, y su desarrollo polifónico en siglos 

posteriores, antes de concluir la Edad Media. A fines de este mismo período, 



43 

 

en Europa, aparece un tipo de canto profano que se podría denominar de 

arte y que practican los troubadours, trouvères y minnesänger.  

La improvisación libre del siglo XVI sentó las bases técnico-vocales 

para el amplio y diferenciado desarrollo que tuvo el arte del canto a partir de 

1600, con el florecimiento de la ópera, el oratorio, la cantata y el aria. En ese 

período, la principal preocupación era la expresión y la comprensibilidad del 

texto. El virtuosismo vocal se desarrolló a la par con el instrumental y sus 

cultores fueron los castrati con habilidad en la ejecución de coloraturas. 

Recién el nuevo dramatismo del clasicismo restauró la relación original entre 

música y declamación y reemplazó al castrato por el cantante dramático. 

En el siglo XIX, la canción artística (Lied, Kunstlied) enriqueció el arte 

del canto con sus exigencias técnicas y expresivas. En los años 70, se 

publicó en Berlín un libro llamado "Die Sängerstimme", que más tarde se 

tradujo al español como "La voz del cantante". Los autores, los doctores 

foniatras Seidner y Wendler, no solo atendían a los cantantes y actores de 

Berlín, sino que también dirigían uno de los laboratorios importantes de 

Europa dedicado al estudio de todo lo relacionado con el canto.  Los primeros 

reconocimientos del aparato vocal se remontan a la antigüedad, y los 

cartílagos de la laringe hasta hoy llevan los nombres griegos que les diera 

Galeno. El verdadero comienzo de una investigación científica en ese campo 

se puede situar recién en la mitad del siglo XIX. En esa época el gran 

maestro de canto Manuel García logró, con un espejito de dentista y con la 

ayuda de otro espejo, ver funcionar sus labios vocales mientras cantaba, 

inventando de esa manera la laringoscopia. 

La técnica de canto se basa en dos principios fundamentales: la 

respiración baja y la relajación de los músculos desde las costillas hacia 

arriba. Todo lo demás varía mucho según las características de cada 

persona. Conceptos como la respiración, el apoyo, la presión de aire 

subglótica, el flujo de aire que lleva el sonido a los resonadores, el manejo 

de la cavidad de emisión, entre otros.  

El Canto en las Sociedades Asiáticas Preeuropeas cuentan con 

muchas tradiciones musicales y culturales de gran riqueza. Antes de la 



44 

 

llegada de los europeos a Asia, las sociedades preeuropeas habían 

desarrollado formas únicas de canto que desempeñaban un papel crucial en 

su vida cotidiana y sus rituales espirituales. Estos cánticos, transmitidos de 

generación en generación, eran más que simples melodías; eran una 

expresión profunda de la identidad y la conexión con lo divino. 

En la antigua India, por ejemplo, el canto desempeñaba un papel 

destacado en la práctica religiosa y espiritual. Los Vedas, textos sagrados 

hindúes, se recitaban en forma de cánticos para transmitir enseñanzas 

espirituales y conocimientos ancestrales. Estos himnos, conocidos como 

"slokas" o "mantras," eran recitados con precisión y devoción durante las 

ceremonias religiosas y los rituales. A través del canto, los antiguos hindúes 

buscaban conectarse con lo divino y alcanzar la iluminación espiritual. 

En China, la antigua filosofía confuciana valoraba la música y el canto 

como medios para promover la armonía social y la moralidad. Los cánticos 

tradicionales chinos, como el "Yuefu" y el "Shijing," eran utilizados para 

expresar sentimientos, contar historias y transmitir valores culturales. El 

canto era una forma de preservar la tradición y la historia de la civilización 

china, y se consideraba esencial para el desarrollo de la virtud y la sabiduría. 

En Japón, el canto "Gagaku" era una parte integral de la corte imperial 

y los rituales religiosos. Este género musical, que se originó en China, se 

adaptó a la cultura japonesa y se convirtió en una forma de arte altamente 

refinada. El canto en Gagaku se acompañaba de instrumentos tradicionales 

como el "sho" y el "biwa," creando una experiencia sonora única que se 

asociaba con la solemnidad y la espiritualidad. 

En el sudeste asiático, civilizaciones como la khmer en Camboya y la 

javanesa en Indonesia también tenían ricas tradiciones de canto y danza en 

sus rituales religiosos y culturales. Estos cánticos a menudo se interpretaban 

en templos majestuosos, como Angkor Wat, como una forma de adoración a 

los dioses y una expresión de gratitud por la fertilidad de la tierra y la 

prosperidad. 



45 

 

El canto en las sociedades asiáticas preeuropeas no se limitaba solo 

a lo espiritual; también desempeñaba un papel importante en la vida 

cotidiana, desde las canciones de trabajo en los campos hasta las melodías 

que acompañaban las celebraciones y festividades. El canto era una forma 

de expresar emociones, celebrar la cultura y fortalecer los lazos sociales. 

En conclusión, el canto en las sociedades asiáticas preeuropeas era 

una manifestación multifacética de la vida cultural y espiritual de estas 

civilizaciones antiguas. A través de estas melodías, las personas se 

conectaban con lo divino, transmitían su historia y se unían como 

comunidades. Estas tradiciones musicales, aunque han evolucionado con el 

tiempo, siguen siendo un testimonio valioso de la riqueza y la diversidad de 

la herencia cultural de Asia. 

En América, existe evidencia del canto en las civilizaciones 

prehispánicas la música, y en particular el canto, ocupaba un lugar central 

en las civilizaciones prehispánicas de Latinoamérica. Estas culturas 

antiguas, desarrollaron formas únicas de expresión musical que reflejaban 

su profunda conexión con la naturaleza, el cosmos y lo divino. A través del 

canto, las civilizaciones prehispánicas manifestaban sus creencias, sus 

emociones y su identidad cultural. 

Una de las características más notables del canto en estas 

civilizaciones era su diversidad. Cada cultura tenía su propio repertorio de 

canciones y estilos musicales que se adaptaban a sus creencias y prácticas 

culturales. Desde los cantos ceremoniales de los mayas en la península de 

Yucatán hasta las melodías que acompañaban los rituales de los incas, 

mochicas, chimú, nazca, los waris, etc.  en los Andes, el canto era una 

herramienta fundamental para la comunicación con los dioses y la 

comunidad. 

En la civilización azteca, por ejemplo, el canto era una parte integral 

de los rituales religiosos y las festividades. Los sacerdotes cantaban al sol y 

a los dioses en templos majestuosos, mientras que los poetas, conocidos 

como "cuicani", recitaban poemas y cantos épicos que preservaban la 

historia y la mitología de su pueblo. Estos cantos eran transmitidos oralmente 



46 

 

de generación en generación, lo que permitía la preservación de la tradición 

y la identidad cultural. 

Los instrumentos musicales también desempeñaban un papel crucial 

en la música prehispánica. Flautas, tambores, conchas marinas y otros 

instrumentos autóctonos se utilizaban para acompañar el canto y crear una 

experiencia sonora única. Las escalas musicales y las estructuras melódicas 

variaban de una región a otra, lo que contribuía a la riqueza y la diversidad 

de la música prehispánica. 

El canto prehispánico no solo se limitaba a lo ceremonial; también se 

empleaba en la vida cotidiana. Los campesinos cantaban mientras 

trabajaban en los campos, las madres entonaban canciones de cuna para 

sus hijos y los guerreros se inspiraban con cánticos antes de la batalla. El 

canto, en este sentido, era una manifestación de la conexión entre el ser 

humano y su entorno, una expresión de gratitud hacia la naturaleza y un 

medio para procesar emociones y experiencias. 

Con la llegada de los europeos, la música prehispánica se fusionó con 

las influencias musicales europeas, dando lugar a nuevas formas de 

expresión musical en América Latina. Sin embargo, la esencia del canto 

prehispánico perduró en las tradiciones musicales de la región, y hoy en día 

podemos apreciar sus huellas en géneros como la música folclórica y la 

música indígena contemporánea. 

En resumen, el canto en las civilizaciones prehispánicas de 

Latinoamérica era una expresión artística y espiritual única que 

desempeñaba un papel fundamental en la vida y la cultura de estas antiguas 

civilizaciones. A través de la música, estas sociedades se conectaban con lo 

divino, transmitían su historia y mantenían viva su identidad cultural. El canto 

prehispánico sigue siendo un testimonio poderoso de la riqueza y la 

profundidad de la herencia cultural de Latinoamérica. 

 

2.2.2.  Definición de canción  

Una canción es una composición musical estructurada que combina 

melodía y letra. Es una forma de expresión artística que utiliza la música y la 



47 

 

poesía para transmitir emociones, contar historias o comunicar ideas. Una 

canción generalmente se compone de una melodía principal, acompañada 

de letras que se cantan o recitan. Puede estar acompañada por instrumentos 

musicales y puede ser interpretada por una sola persona o por un grupo de 

músicos. Las canciones se encuentran en una amplia variedad de géneros 

musicales y son una forma popular de entretenimiento y comunicación en la 

cultura humana. 

 

2.2.3. La canción tradicional  

Una canción tradicional se refiere a una composición musical que ha 

sido transmitida de generación en generación dentro de una comunidad o 

cultura específica. Estas canciones son consideradas parte del folclore de 

un lugar y suelen tener raíces históricas y culturales profundas. Las 

canciones tradicionales a menudo están arraigadas en la tradición oral y 

pueden haber sido transmitidas a lo largo de los años sin ser registradas por 

escrito. 

Las canciones tradicionales pueden abarcar una amplia variedad de 

temas, como amor, trabajo, celebraciones, eventos históricos, mitos y 

leyendas, entre otros. También pueden variar en cuanto a su estilo musical, 

ritmo y estructura, dependiendo de la región o el grupo cultural al que 

pertenezcan. 

Estas canciones son valoradas por su capacidad para preservar la 

identidad cultural, transmitir conocimientos y reflejar las tradiciones y 

experiencias de un pueblo. A menudo se consideran parte del patrimonio 

cultural de una comunidad y se mantienen vivas a través de la interpretación 

y transmisión oral, así como a través de grabaciones y archivos que 

preservan su legado. 

2.2.4. Características de las canciones tradicionales  

Las canciones tradicionales tienen varias características distintivas 

que las diferencian de otros tipos de canciones. A continuación, se 



48 

 

mencionan algunas de las características comunes de las canciones 

tradicionales: 

Transmisión oral: Las canciones tradicionales se transmiten de forma oral de 

generación en generación. A menudo, no hay una versión escrita o fija de la 

canción, y su aprendizaje y preservación se basan en la transmisión de 

persona a persona. 

Anonimato o autoría colectiva: En muchas ocasiones, las canciones 

tradicionales no tienen un autor conocido o se les atribuye autoría colectiva. 

Han sido moldeadas y modificadas por múltiples intérpretes y comunidades 

a lo largo del tiempo, evolucionando de acuerdo con las necesidades y 

gustos de la comunidad. 

Temas culturales y folclóricos: Las canciones tradicionales reflejan los 

valores, creencias, costumbres y tradiciones de una cultura o comunidad en 

particular. Pueden abordar temas como el amor, la naturaleza, el trabajo, las 

celebraciones, los eventos históricos y los mitos y leyendas locales. 

Instrumentación y estilo musical: Las canciones tradicionales pueden utilizar 

instrumentos típicos de una región o cultura específica, como guitarras, 

violines, flautas, tambores u otros instrumentos autóctonos. El estilo musical 

también puede variar, desde baladas melancólicas hasta ritmos vivaces y 

festivos, dependiendo del contexto y propósito de la canción. 

Repetición y estructura sencilla: Las canciones tradicionales a 

menudo tienen estructuras sencillas y utilizan la repetición de versos o 

estribillos. Esta repetición facilita su aprendizaje y participación por parte de 

la comunidad, ya que todos pueden unirse en coro. 

Cambios y adaptaciones: Las canciones tradicionales son dinámicas 

y se adaptan a medida que pasan de una generación a otra. Pueden recibir 

modificaciones en la melodía, las letras o el estilo interpretativo, lo que 

permite que la canción se ajuste a las preferencias y necesidades de cada 

contexto. 

Estas son solo algunas de las características comunes de las 

canciones tradicionales, pero es importante destacar que cada canción y 

cada tradición tiene sus particularidades y matices propios. 

 



49 

 

2.2.5. Definición de Minka 

La Minka es un sistema de trabajo colectivo, de colaboración y 

cooperación en beneficio de un grupo social o familiar. La Minka es un 

trabajo comunitario y también es una celebración comunal, por la actividad 

que están ejecutando los pobladores. La Minka consiste en el trabajo 

mancomunado y solidario de todos los miembros de un grupo social, con el 

fin de elaborar una obra de interés común, sin embargo, esta expresión 

colectiva perdura en muchas comunidades como un ritual y ceremonia de 

convocatoria y cohesión de los pueblos y/o familias, su participación masiva 

y colectiva permite mantener los intereses de la comunidad en medio de la 

expresión plena de solidaridad y de redistribución interna y auto centrada de 

bienes y servicios (Torres y Sandoval, 2004 citado por (Gutiérrez, & Salas , 

2020).). 

las formaciones sociales andinas, en particular la institución del ayllu 

y los sistemas de reciprocidad (Ayni) y organización comunitaria (minka) que 

fueron la base de la organización política del estado inca. Sin embargo, este 

término varía ligeramente ya que la minka se refiere exclusivamente al 

trabajo comunitario que se realiza de modo colectivo para una finalidad 

comunitaria o para ayudar a una persona o familia (Beltrán, 2013) 

Por lo demás, el trabajo era una ley universal (todos trabajaban) y 

colectiva (se ayudaban mutuamente), y el trabajo era tanto para el hombre 

como para la mujer, según la fuerza y los conocimientos, reservándose las 

tareas principales para las personas de 25 a 50 años. Después de los 60 

años, el trabajo se graduaba de acuerdo con el estado biológico: era una 

forma de jubilación progresiva que sólo concluía con la dependencia 

absoluta o la muerte. La vida colectiva y el trabajo como ley pueden explicar 

la expansión de este Imperio. "No seas ocioso", sintetizaba el deber de 

trabajar y advertía sobre las posibles consecuencias a los que trataran de 

burlar esta disposición. Este trabajo colectivo revestía tres formas: el Ayni, la 

minka y la mita. El Ayni era la ayuda mutua que se prestaban entre sí las 

familias que componían el ayllu. La minka era el trabajo en masa que 

realizaban los ayllus para cultivar las tierras del Sol y del Inca. La mita era el 



50 

 

trabajo por turnos en las grandes obras públicas, como los caminos, puentes, 

templos, palacios, fortalezas. (Lladó, 1990) 

En un principio, le era imposible al inca disponer de la fuerza de 

trabajo necesaria de sus vecinos. Al empezar la expansión, la autoridad no 

se inició directamente, sino que se ejerció por medio de la reciprocidad y de 

la minka, palabra cuyo verbo minccacacuni (González Holguín 1952) 

significa “rogar de alguno que me ayude prometiéndole algo”. 

(Rostworowski, s/f) 

La Minka es un sistema en el cual la colectividad llevaba a cabo 

labores que beneficiaban al ayllu en su conjunto, como la construcción de 

canales de riego locales, andenes en las laderas de las colinas, puentes, 

templos, ciudades, instalaciones para el procesamiento de alimentos y 

almacenamiento de productos, corrales, cercas, mantenimiento de sitios 

sagrados con entierros humanos, entre otros. Este sistema implicaba la 

participación de todos los miembros de la comunidad en beneficio de la 

comunidad o ayllu. En ocasiones, la minga también se llevaba a cabo con 

motivo de matrimonios dentro del ayllu, por ejemplo, en la construcción de la 

vivienda de la pareja, o para cuidar las tierras de huérfanos, inválidos, viudas, 

enfermos y ancianos del ayllu. A diferencia del Ayni, la minka no implicaba 

una deuda ética ni obligaba al "pago" de especies a la élite. 

Durante el Tawantinsuyu, la mayoría de las ciudades o llacta kuna, 

incluyendo el Cusco, Hatun-Xauxa, Pumpu, Pisaq y Machu Picchu, fueron 

construidas a través del sistema minka. Los constructores cortaban, tallaban 

y transportaban grandes y medianos bloques de piedra en forma rectangular, 

los colocaban horizontalmente en hileras, unidos y superpuestos de manera 

perfecta, sin utilizar argamasa de barro, creando extensos muros que se 

destacaban por su belleza en diseño, trazado urbano y arquitectura. Las 

esquinas, como las del Coricancha, tenían curvaturas suaves, con ventanas 

cuadrangulares y vigas de madera que cubrían el techo (Espinoza 1997). La 

minka era la forma fundamental en la que se realizaba el trabajo tanto dentro 

de las comunidades como en grandes territorios, como las tierras del Estado 

y del Inca. 



51 

 

Las minkas eran fundamentales para mantener vínculos de 

solidaridad y permitían que el ayllu sobreviviese. Por este motivo, aquellas 

personas que no cumplían las reglas andinas eran expulsadas y no tenían 

alternativas sino de tornarse mendigos, siervos o yanas (esclavos) al servicio 

de alguien o del estado. Las familias participaban en la construcción de 

locales, canales de irrigación, así como en la ayuda en la chacra de las 

personas incapacitadas, huérfanos y ancianos.  

La segunda hipótesis de trabajo apunta que la minka habría tenido un 

origen serrano o andino y que los centros religiosos como Pacopampa y La 

Galgada habrían sido construidos bajo este sistema. La fuerza del trabajo 

demostrada por los ayllus durante la minka, una especie de competición 

entre ellos, habría sido controlada por las estructuras de poder, permitiendo 

la formación de clases sociales, al dominio de los territorios, las guerras y al 

incremento demográfico. Por tanto, la construcción de una obra público-

ceremonial habría sido una decisión política entre los líderes de los ayllus 

interesados y es posible suponer que hubo tensiones sociales entre las 

poblaciones interandinas con las costeñas durante la expansión de este 

sistema. 

En síntesis, la minka es de utilidad comunitaria y ha permitido la 

construcción de edificios públicos y/o de ofrecer beneficios a una persona o 

a una familia, como al realizarse la cosecha de papas, maíz, algodón u otro 

producto agrícola, entre otras actividades de trabajo, siempre con un 

sentimiento de contribución de la fuerza de trabajo de la comunidad. A partir 

de la década de los 50, debido a la intensa migración campesina a las 

ciudades de Lima, Trujillo y Arequipa, este sistema milenario se difundió a 

las grandes urbes del territorio peruano. Actualmente continúa practicándose 

en Bolivia, Ecuador y Chile, existiendo también comunidades muy 

importantes en Colombia que han transcendido el concepto a un plano 

político, al organizarse socialmente para la reivindicación de sus derechos, 

la denuncia y la reflexión frente a su situación actual.  (Altamirano & Bueno, 

2011). 

 



52 

 

2.2.6. Características del trabajo agrícola comunitario para la siembra 
del maíz  

El trabajo agrícola comunitario, también conocido como minka, es una 

práctica tradicional que se lleva a cabo en diversas comunidades alrededor 

del mundo. A continuación, se mencionan algunas características comunes 

de este tipo de trabajo: 

Cooperación: El trabajo agrícola comunitario se basa en la colaboración y 

la ayuda mutua entre los miembros de la comunidad. Todos participan 

activamente y aportan su esfuerzo para lograr los objetivos comunes. 

Reciprocidad: Existe un sentido de reciprocidad, donde los miembros de la 

comunidad se comprometen a trabajar en las tierras de otros miembros y, a 

su vez, reciben ayuda en sus propias parcelas. Esta reciprocidad fortalece 

los lazos sociales y crea un sentido de solidaridad. 

Distribución equitativa de las tareas: En el trabajo agrícola comunitario, 

se asignan tareas de manera equitativa, considerando las habilidades y 

capacidades de cada individuo. Esto garantiza que todos los miembros de la 

comunidad participen activamente y se beneficien de manera justa. 

Uso de conocimientos tradicionales: Durante el trabajo agrícola 

comunitario, se comparten y transmiten conocimientos tradicionales sobre 

técnicas de siembra, cultivo y cosecha. Estos conocimientos se han 

acumulado a lo largo de generaciones y se consideran valiosos para el éxito 

de las labores agrícolas. 

Celebración y sentido de comunidad: El trabajo agrícola comunitario no solo 

es una actividad laboral, sino también una oportunidad para celebrar y 

fortalecer los lazos entre los miembros de la comunidad. Se realizan rituales, 

se comparten comidas y se crean momentos de convivencia, lo que 

contribuye a fortalecer el sentido de identidad y pertenencia a la comunidad. 

 

2.2.7. La Minka y la Agricultura  

El Perú es uno de los focos iniciales de cultura en el mundo, donde 

surgieron la agricultura y la vida sedentaria hace tres mil años, de manera 

simultánea al Cercano Oriente. A pesar de las dificultades en los Andes 

Centrales debido a la escasez de tierras agrícolas, las sociedades originarias 



53 

 

lograron desarrollar varias civilizaciones gracias al trabajo colectivo y la 

explotación racional de los recursos naturales, basados en el conocimiento y 

respeto por la naturaleza. (El Correo de la UNESCO. Culturas del Mundo. 

(Zuzunaga, 2022).) 

En los Andes Centrales, la agricultura fue la actividad económica 

principal, con un uso racional de los recursos naturales y una organización 

social eficiente relacionada con la fuerza de trabajo. La tierra agrícola se 

convirtió en el factor determinante para la vida económica y social. El 

desarrollo agrícola en los Andes se caracterizó por la domesticación de 

diversas plantas útiles, como la papa, el maíz, la quinua, entre otras, así como 

la transformación del paisaje mediante infraestructura agrícola. 

La solución a los desafíos, como el riego, se basó en los 

conocimientos hidrológicos y topográficos adquiridos por las sociedades 

andinas, su capacidad tecnológica para aplicarlos y la autoridad política para 

movilizar la fuerza de trabajo y los recursos necesarios. Estos logros reflejaron 

la relación del hombre prehispánico con su entorno productivo y fueron 

resultado de una intensa inversión de trabajo colectivo, junto con la 

inteligencia y sabiduría de los pobladores. 

El Perú es considerado tan prestigioso como Mesopotamia o Egipto 

en términos de su contribución al nacimiento y desarrollo de la cultura. Es uno 

de los pocos focos culturales originales del mundo, y las culturas posteriores 

en Europa, Asia y África derivan de estos focos. El estudio de la prehistoria 

peruana es fundamental para los antropólogos y arqueólogos, ya que 

ignorarla significa perder un capítulo crucial de la prehistoria mundial. Fréderic 

Engel (Zuzunaga, 2022). 

 

2.2.8. El Maíz  

El maíz es una planta anual de la familia de las gramíneas y constituye 

el cultivo más extenso en el territorio peruano. Cada año se siembran 

alrededor de 520 mil hectáreas de maíz a nivel nacional, y aproximadamente 

82 mil familias dependen directamente de esta actividad, lo que destaca su 

relevancia socioeconómica en el país (Agraria.pe). 



54 

 

Perú posee la mayor diversidad de variedades de maíz en el mundo, 

con un total de 35 tipos diferentes, destacando las impresionantes mazorcas 

de la sierra, que se caracterizan por su tamaño y sabor incomparable. 

El maíz desempeñó un papel crucial en las antiguas culturas 

americanas, como los Incas, los Mayas y los Aztecas. Estas civilizaciones 

basaron su economía y alimentación en torno al maíz, por lo que se convirtió 

en un elemento fundamental en la mayoría de sus rituales y festividades. 

Uno de los rituales más importantes del calendario Inca era la 

Capacocha o Cápac Hucha, que se traduce como "Obligación Real". Durante 

esta celebración se realizaban fiestas y ofrendas para honrar al ancestro inca 

Mama Huaco, quien había entregado al Imperio Inca el primer maíz. 

Después de la celebración, se entonaban canciones rítmicas en honor al 

Inca. 

El maíz fue considerado como el grano imperial por los Incas, al igual 

que en otras grandes civilizaciones americanas. En el Perú, se cultivaba 

maíz desde al menos 1200 a.C. Los antiguos agricultores peruanos 

desarrollaron una gran sofisticación en la selección y creación de nuevas 

variedades adaptadas a diferentes regiones geográficas y climáticas. Las 

pruebas arqueológicas de la diversificación del maíz en el Perú revelan que 

hace aproximadamente 7,000 años ya se cultivaban diversas razas de maíz 

en el valle de Chicama (Llanos 1984), (Grobman et al., 2012). 

El maíz, junto con otros alimentos como la papa y la quinua, era la 

base de la dieta de los pobladores preincas y del Imperio Inca. El maíz tenía 

tanta importancia que se incluía como ofrenda en las ceremonias religiosas 

y se encontraba en objetos valiosos en las tumbas incas. Según Galinat 

(1972), se ha encontrado una importante colección de corontas 

arqueológicas con casi 4,000 años de antigüedad, que evidencian la 

existencia de un híbrido entre el maíz confite morocho y el maíz confite 

puneño, que aún se cultiva en la actualidad. 

Las antiguas civilizaciones andinas implementaron técnicas agrícolas 

innovadoras para cultivar maíz. Por ejemplo, los incas construyeron miles de 

andenes en las laderas de las montañas, así como campos de camellones y 

sistemas de riego a gran escala. Estas prácticas permitieron aumentar la 



55 

 

productividad y adaptarse a diferentes condiciones climáticas y altitudinales. 

En la actualidad, se conservan algunas técnicas tradicionales en las zonas 

rurales para el cultivo del maíz. 

 (Tapia, 1990) Menciona que el maíz en el Perú se aprovecha en la 

dieta para satisfacer las necesidades de la alimentación humana desde 

tiempos pre incaicos, así mismo en datos reportados por (Manrique, 1997) 

declara que, los incas diferenciaban los tipos de maíz en cuanto a sus 

cualidades nutricionales y su repartición se daba de acuerdo a la utilidad que 

el hombre le daba. Además, los incas modificaron la capacidad de 

rendimiento mediante el mejoramiento genético del maíz de grano de gran 

tamaño, con rendimientos que superan las 16 t/ha, en Yucay, Valle de 

Urubamba (Cuzco), así como en los últimos años va alcanzando gran 

importancia el maíz morado como producto de exportación, el cual es usado 

para la extracción de pigmentos. Para la elaboración de productos de Snack 

en Japón, Alemania y EEUU, se exporta el maíz blanco Urubamba. (Llanos, 

1984) Menciona que el maíz es la principal planta para la población. 

 

2.2.9.  Importancia del Maíz para las comunidades andinas  

El maíz tiene una importancia fundamental en las comunidades 

andinas, donde es considerado un alimento sagrado y un pilar de la 

subsistencia y la cultura local. Su valor trasciende lo meramente económico 

y nutricional, ya que está profundamente arraigado en la vida cotidiana y en 

las tradiciones de estas comunidades. 

En primer lugar, el maíz es la base de la alimentación en las 

comunidades andinas. Es una fuente de nutrientes esenciales y proporciona 

la energía necesaria para el trabajo en el campo y las actividades diarias. 

Además, su versatilidad en la cocina permite la creación de una amplia 

variedad de platillos tradicionales, como el rocoto relleno, el tamal, las 

humitas, el cuy chactado y el choclo con queso, entre otros. Estos platos 

representan la identidad gastronómica de las comunidades andinas y son 

transmitidos de generación en generación. 



56 

 

El maíz también tiene un valor simbólico y espiritual en estas 

comunidades. Es considerado un regalo de la Pachamama, la madre tierra, 

y se le rinde culto en ceremonias y rituales. Durante festividades como la 

Fiesta del Inti Raymi, se le agradece por los alimentos y la fertilidad de la 

tierra. Además, el maíz está asociado con la cosmovisión andina y con la 

dualidad entre el mundo terrenal y el mundo espiritual. 

En las comunidades andinas, el maíz también desempeña un papel 

importante en la economía local. Muchas familias dependen de su cultivo y 

venta para obtener ingresos. La siembra, cuidado y cosecha del maíz 

involucra a toda la comunidad, fortaleciendo los lazos comunitarios y 

fomentando el trabajo colaborativo. Además, la diversidad de variedades de 

maíz permite una rotación de cultivos y la conservación de la 

agrobiodiversidad, lo que contribuye a la sostenibilidad agrícola. 

Otro aspecto relevante es el valor cultural y tradicional que el maíz 

tiene en las comunidades andinas. A través de mitos, leyendas y narraciones 

orales, se transmiten conocimientos ancestrales relacionados con el maíz, 

como las prácticas agrícolas, el cuidado de las semillas y los ciclos naturales. 

También se expresan a través de las artes y la artesanía, como los tejidos 

con motivos de maíz que representan la conexión con la tierra y la 

naturaleza. 

En resumen, el maíz ocupa un lugar central en las comunidades 

andinas. Su importancia va más allá de lo alimenticio, ya que está enraizado 

en la identidad cultural, la espiritualidad, la economía local y la preservación 

de la agrobiodiversidad. Es un símbolo de resistencia y resiliencia, y su 

conservación y valorización son fundamentales para garantizar la soberanía 

alimentaria y el bienestar de las comunidades andinas. 

 

2.2.10. El maíz y la cultura 

El maíz posee un valor artístico y cultural inmenso en diversas 

comunidades y culturas alrededor del mundo. En la cosmovisión de muchas 

sociedades, el maíz es más que un alimento básico; es una fuente de 

inspiración para la expresión artística y un símbolo de identidad cultural. A 



57 

 

través de la música, la danza, la pintura, la cerámica y otras manifestaciones 

artísticas, se rinde homenaje al maíz y se resalta su importancia en la vida 

cotidiana. Las representaciones de espigas de maíz en tejidos, las esculturas 

de mazorcas en cerámica y las letras de canciones dedicadas a su cultivo y 

cosecha son ejemplos de cómo el maíz se entrelaza con la creatividad 

humana y se convierte en una fuente de inspiración para la expresión 

cultural. Además, el maíz ha sido retratado en obras de arte icónicas que 

han trascendido el tiempo, capturando su belleza y significado en la historia 

de diferentes civilizaciones. El valor artístico y cultural del maíz radica en su 

capacidad para transmitir historias, tradiciones y sentimientos profundos, 

conectando a las personas con sus raíces y enriqueciendo la diversidad 

cultural del mundo. 

 

2.2.11. El Maíz como patrimonio cultural de la nación  

El patrimonio cultural de la nación está conformado por los bienes 

culturales que son testimonio de creación humana, material e inmaterial, 

expresamente declarados como tales por su importancia artística, científica, 

histórica o técnica. Las creaciones de la naturaleza pueden ser objeto de 

igual declaración. (Ministerio de Cultura, 2016). 

El Instituto Nacional de Cultura (INC) declaró patrimonio cultural de la 

Nación a los saberes, usos y tecnologías tradicionales asociadas al cultivo 

del maíz en el Valle Sagrados de los Incas, en el departamento de Cusco, 

La declaratoria fue oficializada en a través de la resolución directoral 1986-

INC, publicada en el boletín de Normas Legales del Diario Oficial El Peruano.  

 

2.2.12. El Maíz como expresión artística  

El maíz está presente en cerámica, mantos y grabados en muros de 

diversas culturas y aún hoy podemos apreciar como diversas vestimentas de 

algunos bailes típicos del Perú son adornadas con granos de maíz. 

Encontramos dibujos del maíz en la Crónica y buen Gobierno de Felipe 

Guamán Poma de Ayala con el comentario sobre las técnicas de cultivo y a 

la importancia de los rituales y ceremonias asociados al este producto. 



58 

 

Destaca la labor de siembra y cuidado de los cultivos, así como la reverencia 

y gratitud que se le tenía a esta planta sagrada. En su visión, el maíz era 

considerado un regalo de los dioses, y su producción y consumo estaban 

envueltos en un profundo sentido de reciprocidad y respeto hacia la 

naturaleza. 

Además, Guamán Poma resalta el papel social y económico del maíz 

en la estructura de las comunidades andinas. Señala que el intercambio de 

maíz era una forma de comercio común y una fuente de riqueza para las 

comunidades, así como el papel central del maíz en las festividades y 

celebraciones, donde se compartía y distribuía entre todos los miembros de 

la comunidad. 

Ilustración 4 Siembra del maíz 

 
Nota: Guamán Poma de Ayala (1615) 

 
  



59 

 

Ilustración 5 Cosecha del maíz 

 
Nota: Guamán Poma de Ayala (1615) 

 
 

 
En la actualidad el maíz es motivo de canciones y poemas como la 

canción del afamado grupo Alborada titulado precisamente “sara minka” y la 

Oda al maíz de Pablo Neruda, como parte de su poesía gastronómica. 

Las prácticas artísticas vinculadas a la siembra del maíz, como la 

música y las canciones, representan un valioso patrimonio cultural utilizado 

en la educación. En las comunidades donde el maíz es fundamental en su 

subsistencia, se han desarrollado tradiciones musicales y canciones que 

celebran y honran esta importante planta. Estas expresiones artísticas no 

solo transmiten conocimientos sobre el cultivo y la cosecha del maíz, sino 

que también reflejan la conexión profunda entre la naturaleza, la comunidad 

y la identidad cultural. 

A través de melodías y letras llenas de simbolismo, las canciones 

relacionadas con el maíz transmiten mensajes de agradecimiento a la tierra 



60 

 

y a los antepasados, así como consejos prácticos sobre los ciclos agrícolas 

y las técnicas de cultivo. Estas canciones se transmiten de generación en 

generación, preservando así la sabiduría ancestral y fortaleciendo los lazos 

comunitarios. 

En el ámbito educativo, el uso de estas prácticas artísticas 

relacionadas con el maíz permite a los estudiantes conectarse con su 

patrimonio cultural, desarrollar un sentido de pertenencia y apreciación por 

sus tradiciones y comprender la importancia de la agricultura sostenible. 

Mediante la integración de la música y las canciones en el currículo escolar, 

se fomenta el aprendizaje experiencial y se enriquece la experiencia 

educativa de los estudiantes. 

Además, el uso de estas prácticas artísticas en la educación 

promueve la preservación y valoración del patrimonio cultural, ya que se 

reconoce su relevancia y se les otorga un espacio adecuado en el proceso 

de enseñanza-aprendizaje. De esta manera, se garantiza que las 

generaciones futuras continúen valorando y promoviendo las tradiciones 

relacionadas con el maíz, contribuyendo así a la conservación de la 

diversidad cultural y al enriquecimiento de la identidad nacional. 

En definitiva, las prácticas artísticas como la música y las canciones 

vinculadas a la siembra del maíz son un valioso patrimonio cultural utilizado 

en la educación. Estas expresiones permiten a los estudiantes conectarse 

con sus raíces, adquirir conocimientos sobre la agricultura y la sostenibilidad, 

y valorar la importancia de preservar y promover las tradiciones culturales. 

Al integrar estas prácticas en el ámbito educativo, se fortalece el sentido de 

identidad cultural y se contribuye a la formación de ciudadanos conscientes 

y comprometidos con su entorno. 

En Perú las más antiguas representaciones del maíz se han 

encontrado en dibujos grabados en piedras en Kotosh del período formativo, 

1200 A.C.   

  



61 

 

Ilustración 6 Mazorca de maíz 

 
                                               Nota: Chavín, 900 A.C. (Melgarejo, 2006) 
 
 
 

Ilustración 7 Representación de las fauces de un jaguar sosteniendo una 
mazorca 

 

                                         Nota: Chavín, 900 A.C. (Melgarejo, 2006) 

 

Se conoce que, en Pachacamac, 1000 A.C., una pequeña piedra que 

se enterraba como amuleto donde se aprecian mazorcas (alimento), en una 

representación de Pachamama, Madre Tierra dadora de vida. (Melgarejo, 

2006). 

Los mochicas también han dejado a través de expresiones plásticas 

diversas, tallas en las piedras, dibujos, pinturas, textilería, joyería, esculturas, 

arquitectura, cerámicas ceremoniales y utilitarias las evidencias del maíz 



62 

 

siempre presente. (Melgarejo, 2006). Los mochicas fueron grandes 

documentalistas de su época y así en vasijas cerámicas modelaron lo que 

conformaba su vida, las costumbres, los animales, los vegetales, etc. 

(Melgarejo, 2006)  

 

Ilustración 8 Hombres preparando chicha de maíz 

 
Nota: (Melgarejo, 2006) 

 
 

Ilustración 9 Representación del maíz en un dibujo mochica 

 

                                       figura 1: dibujo del maíz 



63 

 

 

Ilustración 10 Recipiente Chimú con mazorcas de maíz 

 
Nota:. (Melgarejo, 2006). 

 

Ilustración 11 Cabeza de cetro de oro Mochica 

 
Nota:  Museo Larco mazorca de maíz (Zea Mays) (1 – 800 d.c.) ML 
100798 y ml 100799. 

  



64 

 

Ilustración 12 Botella Mochica 

 

Nota: Maiz (Zea Mays) Heroe Mochica “Ai Apaec” que lleva una 
mazorca de maiz entre sus manos. (1 – 800 d.C) ML 013643  

 

 

      Ilustración 13 Cántaro Chimú - Inca (1300 - 1532 d.C.) 

 

Nota: Mazorcas de Maíz /Zea Mays) las evidencias más tempranas de 
domesticación de maíz en los Andes Centrales que proceden de la Cueva 
de Guitarrero, en la Sierra del Callejón de Huaylas 6000 a.C. ML 027471 

 

Los cronistas también se ocuparon del maíz, así tenemos a Bernabé 

Cobo relata que en el antiguo Perú se hallaba maíz (llamado choclo) de todos 

los colores: blanco, amarillo morado, negro colorado y mezclado. Hoy en día, 



65 

 

en la costa, sierra y selva del Perú, se cultivan más de 55 variedades de la 

popular mazorca, más que en ningún otro lugar del mundo.  

Garcilazo de la Vega en los Comentarios Reales de los Incas, 

comenta sobre los hábitos alimenticios en la Colonia, siendo el maíz uno de 

los pilares de la alimentación, lo denominaban “zara” y se comía tostado o 

cocinado en agua. En ocasiones solemnes molían los granos para hacer un 

pan llamado “tanta” o “huminta”. Para fiestas solemnes, como la del sol (Inti 

Raymi), se hacían panecillos llamados “zancu”. El maíz se comía también 

tostado, y se le denominaba “cancha”. Como queda evidenciado, comer el 

choclo, cocido o tostado, es una costumbre ancestral y precolombina.  

El Perú se distingue por el consumo del maíz cocido en su mazorca, 

además del molido en el batán. Los campesinos reservan el maíz, según su 

variedad, para ocasiones y platos especiales, tanto que, en época de 

cosecha, el maíz recién cocido, lo ofrecen “las caseras” con salsa picante y 

queso del lugar. El maíz hervido en mote es distinto al utilizado tostado en 

cancha, al utilizado para la chicha o para las humitas. Otras variedades son, 

en cambio, adecuadas para las mazamorras o las sopas.  

Cuentan los cronistas españoles que los hombres de Cristóbal Colón 

descubrieron el maíz el 6 de noviembre de 1492, cuando exploraron la isla 

de Cuba. Encontraron un grano que lo llamaban Ma-Hiz, vocablo Taino que 

significa “el que sostiene la vida”. Una vez descubierto, el maíz fue uno de 

los primeros alimentos introducidos a Europa en el siglo XVI, siendo 

actualmente, el cereal con mayor volumen de producción en el mundo, 

superando al trigo y el arroz. En la mayor parte de los países de América, el 

maíz constituye la base histórica de la alimentación regional.  

En la costa peruana, el cronista Cieza de León (1533) anota: “se coge 

dos veces al año y se da en abundancia”. Describe la original manera de 

abonarlo. En Chilca, donde no hay río ni llueve, se colocaban las semillas de 

maíz, al plantarlas, en la cabeza de una sardina. Se fertilizaban las 

cementeras con estiércol de las aves (guano del Perú). Los indígenas 

descubrieron desde épocas remotas la utilidad de las deposiciones de estas 

aves, que, conteniendo un alto grado de fosfatos, constituían un excelente 

fertilizante. Pero recogerlo no era una tarea rutinaria, cuando iban a hacerlo, 



66 

 

“Hacían un sacrificio derramando chicha en la playa para que no se les 

trastornaran las balsas, precediendo dos días de ayuno, y 

cuando llegaban a la isla adoraban a la guaca huamancanfac como el señor 

del guano, y llegando de vuelta al puerto ayunaban dos días y luego 

bailaban, cantaban y bebían” (Arriaga 1968:214; Avendaño 1648:57 v.). 

 

Ilustración 14 Monumento al maíz en Sangolquí, Quito Ecuador 

 
Nota: https://www.patrimoniocultural.gob.ec/el-maiz-y-sus-manifestaciones-del-
canton-ruminahui/ 

 
 

Este monumento fue construido en 1989 por el pintor y escultor ecuatoriano 

Gonzalo Endara Crow y está realizada con hierro y hormigón donde cada 

grano del choclo tiene una variedad de colores. Esta obra exalta la fertilidad 

de tierras del sector y se convierte en un homenaje a la tradición agrícola del 

cantón. 

  



67 

 

2.2.13 Conservación del patrimonio cultural  

La preservación del patrimonio inmaterial del Perú, especialmente la 

música, se lleva a cabo mediante diversas estrategias y acciones destinadas 

a salvaguardar y promover esta expresión cultural. 

En primer lugar, se reconoce la importancia de la música como parte 

integral de la identidad peruana y se fomenta su valoración y aprecio en la 

sociedad. Se promueve la educación musical en las escuelas y se brinda 

apoyo a instituciones y programas dedicados a la enseñanza y difusión de la 

música tradicional. 

Además, se realizan investigaciones y estudios para documentar y 

preservar las diversas manifestaciones musicales del país. Se recopilan 

registros sonoros, partituras, testimonios y otros materiales relacionados con 

la música tradicional, con el fin de garantizar su conservación a largo plazo. 

Se llevan a cabo festivales, conciertos y eventos culturales que dan 

visibilidad y promueven la música tradicional peruana. Estas celebraciones 

permiten el intercambio de conocimientos y experiencias entre músicos, así 

como la transmisión de las prácticas y técnicas musicales a las nuevas 

generaciones. 

Asimismo, se fomenta la participación activa de las comunidades y los 

músicos tradicionales en la salvaguardia de su patrimonio musical. Se 

promueven espacios de diálogo y colaboración, donde se escuchan sus 

voces y se respeta su conocimiento ancestral, garantizando su participación 

en la toma de decisiones y la gestión de programas de salvaguardia. 

La cooperación internacional también desempeña un papel 

importante en la conservación del patrimonio musical peruano. A través de 

programas y proyectos de colaboración, se intercambian experiencias y 

buenas prácticas con otros países, enriqueciendo así las estrategias de 

preservación y promoción de la música tradicional. 

En resumen, la conservación del patrimonio inmaterial de Perú, 

especialmente la música, se logra mediante la valoración, educación, 

documentación, promoción y participación activa de las comunidades. Esta 

labor conjunta permite salvaguardar la diversidad y riqueza de la música 



68 

 

tradicional peruana, asegurando su transmisión a las futuras generaciones y 

su reconocimiento como parte fundamental de la identidad cultural del país. 

2.2.14. Uso académico del patrimonio cultural  

El patrimonio cultural peruano, y en particular la música, puede ser 

aprovechado de manera significativa en el ámbito académico, enriqueciendo 

la experiencia educativa y promoviendo el aprendizaje integral de los 

estudiantes. 

En primer lugar, la música tradicional peruana puede ser utilizada 

como una poderosa herramienta pedagógica para explorar y comprender la 

diversidad cultural del país. Mediante el estudio de diferentes géneros 

musicales, ritmos y letras de canciones, los estudiantes pueden adentrarse 

en la historia, las tradiciones y las costumbres de las diferentes regiones del 

Perú. Esto contribuye a fortalecer su identidad cultural y su sentido de 

pertenencia. 

Además, la música puede potenciar el desarrollo de habilidades 

cognitivas y emocionales. Estudios han demostrado que el aprendizaje 

musical estimula el pensamiento crítico, la creatividad, la memoria y la 

concentración de los estudiantes. Asimismo, la música puede tener un 

impacto positivo en el bienestar emocional de los estudiantes, promoviendo 

la expresión, la empatía y la sensibilidad artística. 

La música tradicional peruana también puede ser un punto de partida 

para explorar otros campos académicos. Por ejemplo, se puede vincular con 

la literatura, estudiando las letras de las canciones y analizando su contenido 

poético. Asimismo, se puede relacionar con la historia, investigando el 

contexto histórico en el que se desarrollaron los diferentes géneros 

musicales y su evolución a lo largo del tiempo. 

En el ámbito de las artes escénicas, la música tradicional peruana 

puede ser utilizada para la creación y presentación de obras teatrales, 

danzas y performances, permitiendo a los estudiantes expresarse 

artísticamente y desarrollar habilidades de comunicación y trabajo en equipo. 

Es importante destacar que el uso académico de la música tradicional 

peruana debe ser realizado de manera respetuosa y ética, reconociendo y 



69 

 

valorando la importancia cultural y la propiedad intelectual de las 

comunidades y los músicos que la generaron. Se deben establecer vínculos 

de colaboración y reciprocidad con las comunidades, involucrándolas en el 

proceso educativo y garantizando que se respeten sus conocimientos y 

tradiciones. 

En conclusión, el patrimonio inmaterial peruano, en especial la música 

tradicional, ofrece valiosas oportunidades para enriquecer el ámbito 

académico. Su utilización permite explorar la diversidad cultural del país, 

potenciar el desarrollo de habilidades cognitivas y emocionales, vincular 

diferentes campos del conocimiento y fomentar la expresión artística. Al 

incorporar la música tradicional peruana en el currículo educativo, se 

promueve un aprendizaje significativo y se contribuye a la valoración y 

preservación de nuestro patrimonio cultural. 

 

2.2.15 Prácticas artísticas vinculadas a la siembra del maíz  

Las prácticas artísticas vinculadas a la siembra del maíz, como la 

música y las canciones, representan un valioso patrimonio cultural utilizado 

en la educación. En las comunidades donde el maíz es fundamental en su 

subsistencia, se han desarrollado tradiciones musicales y canciones que 

celebran y honran esta importante planta. Estas expresiones artísticas no 

solo transmiten conocimientos sobre el cultivo y la cosecha del maíz, sino 

que además reflejan la conexión profunda entre la naturaleza, la comunidad 

y la identidad cultural. 

A través de melodías y letras llenas de simbolismo, las canciones 

relacionadas con el maíz transmiten mensajes de agradecimiento a la tierra 

y a los antepasados, así como consejos prácticos sobre los ciclos agrícolas 

y las técnicas de cultivo. Estas canciones se transmiten de generación en 

generación, preservando así la sabiduría ancestral y fortaleciendo los lazos 

comunitarios. 

En el ámbito educativo, el uso de estas prácticas artísticas 

relacionadas con el maíz permite a los estudiantes conectarse con su 

patrimonio cultural, desarrollar un sentido de pertenencia y apreciación por 



70 

 

sus tradiciones y comprender la importancia de la agricultura sostenible. 

Mediante la integración de la música y las canciones en el currículo escolar, 

se fomenta el aprendizaje experiencial y se enriquece la experiencia 

educativa de los estudiantes. 

Además, el uso de estas prácticas artísticas en la educación 

promueve la preservación y valoración del patrimonio cultural, ya que se 

reconoce su relevancia y se les otorga un espacio adecuado en el proceso 

de enseñanza-aprendizaje. De esta manera, se garantiza que las 

generaciones futuras continúen valorando y promoviendo las tradiciones 

relacionadas con el maíz, contribuyendo así a la conservación de la 

diversidad cultural y al enriquecimiento de la identidad nacional. 

Finalmente, las prácticas artísticas como la música y las canciones 

vinculadas a la siembra del maíz son un valioso patrimonio cultural utilizado 

en la educación. Estas expresiones permiten a los estudiantes conectarse 

con sus raíces, adquirir conocimientos sobre la agricultura y la sostenibilidad, 

y valorar la importancia de preservar y promover las tradiciones culturales. 

Al integrar estas prácticas en el ámbito educativo, se fortalece el sentido de 

identidad cultural y se contribuye a la formación de ciudadanos conscientes 

y comprometidos con su entorno. 

 

2.3.  Glosario de Términos 

Minka: Trabajo comunitario de varias personas. 

Ayni: Es un trabajo de amistades y familiares o entre vecinos.  

Mita: Sistema de trabajo de multitudes en labores de construcción de 

caminos, puentes, etc.  

Cibulla: Es una mala hierba que crese en los sembríos.  

Qurascha: Es un término que se usa para designar a las hiervas que 

malogran a los cultivos.  

Kaylado: Significa a este lado.  

Chimpa: Significa al frente 

Waklado: Significa al otro lado. 

Yunda: Hacer trabajo con dos toros  



71 

 

Aqa: Es una bebida fermentada(chica). 

Qallpay: Descanso por la mañana para chacchar la coca y beber caña trago 

a horas 7:00 y 10:00 am. 

Costeo: Servir constantemente coca, trago, etc. 

Akuy: Un descanso por la tarde para chacchar la coca y beber caña trago 

después del almuerzo y a las 3:00 pm. un lapso de tiempo de media hora. 

Trago: Licor a base de alcohol, caña de azúcar, etc.  

Caña de azúcar: Es una planta que produce azúcar. 

Kapitan: Es el primer líder que a cargo de él se mueve todo el grupo. 

Quliana:  Es el segundo líder que se ubica en el primer grupo.  

Qaray: Es servir como agradecimiento y como premio comida acompañado 

con cuy o gallina entera. 

Taki: Canto o cantar. 

Kapitan: Persona elegida por el patrón para dirigir y controlar el trabajo, es 

una persona que rinde más en el trabajo. 

Qoliana: Segunda persona elegida por el patrón para dirigir y controlar el 

trabajo, es una persona que rinde más en el trabajo. 

 

 

 

 

 

 

 

  



72 

 

CAPITULO III: METODOLOGIA 

3.1. Categorías  

Categorías  Subcategorías   Definición 

 Minka  Clases  Sara Minka  Es un trabajo de 
colaboración comunitario 
para el cultivo o Re cultivo 
de maíz. 

Yanta Minka  Es un trabajo de 
colaboración comunitario 
para el recojo de leña que 
se utiliza en las fiestas 
patronales. 

Modalidad Familiar  Participan los miembros de 
la familia nuclear o 
ampliada 

Comunal  Participan todos los 
miembros de la comunidad  

Actividades Música  La cual es básicamente 
cantada acompañada de 
quenas  

Pagapu  Participan todos los 
miembros de la comunidad 

Roles niños Se desempeñan como 
punguchi  

madres Preparación de los 
alimentos  

Padres  Realizan la actividad 
agrícola  

 

Categoría  Subcategoría  Definición  

Canción  1. Temática Temática: permite Identificar los 
temas o tópicos principales de 
las canciones. Por ejemplo, 
puede haber canciones 
relacionadas con el trabajo 
comunitario, la solidaridad, la 
tradición cultural, la lucha por los 
derechos de la comunidad, entre 
otros. 

2. Función 

 

2. Función: Analizar la función 
de las canciones dentro del 
contexto del sara minka. Por 
ejemplo, pueden servir para 
animar y motivar a los 
comuneros durante el trabajo, 



73 

 

transmitir mensajes o 
instrucciones, celebrar los logros 
de la comunidad, preservar la 
memoria histórica, etc. 

3. Estilo musical 

 

Identificar los estilos musicales 
presentes en las canciones. Por 
ejemplo, pueden incluir géneros 
como la música andina, la 
música folclórica, la música 
tradicional de la región, entre 
otros. 

4. Instrumentación Analizar los instrumentos 
utilizados en las canciones. Por 
ejemplo, pueden incluir 
instrumentos típicos de la 
música andina como la quena, 
el charango, la zampoña, el 
bombo, entre otros. 

5. Letra y poesía:  Evaluar el contenido lírico y 
poético de las canciones. 
Identificar las metáforas, las 
imágenes y las figuras retóricas 
utilizadas, así como el mensaje 
transmitido a través de las 
letras. 

 6. Contexto cultural y 
social 

Explorar el contexto cultural y 
social en el que se utilizan las 
canciones. Por ejemplo, analizar 
cómo estas canciones reflejan la 
identidad cultural de la 
comunidad, las tradiciones 
locales, las prácticas 
comunitarias, entre otros 
aspectos. 

 

Estas categorías proporcionan un marco general para el estudio de las 

canciones utilizadas en la sara minka de los distritos mencionados. Sin 

embargo, es importante tener en cuenta que la investigación específica 

podría requerir la adaptación o ampliación de estas categorías según las 

necesidades y características particulares del estudio. 



74 

 

3.2. Tipo de investigación  

El estudio utilizado fue de tipo aplicado, que es un enfoque investigativo que 

se caracteriza por tener un propósito claro y específico de generar 

conocimiento que puede ser aplicado de manera práctica y útil en la solución 

de problemas reales o en la toma de decisiones concretas. La investigación 

aplicada se distingue por su enfoque orientado a la acción y la utilidad 

práctica de sus resultados. En este caso específico, los resultados obtenidos 

pueden ser utilizados de manera académica en las diferentes asignaturas de 

la Carrera de Educación Artística en la Escuela Superior de Formación 

Artística Pública “Condorcunca” de Ayacucho (Hernandez, 2014. ) 

 

3.3. Enfoque de la investigación 

El enfoque de la investigación será cualitativo. El punto de partida de 

la investigación cualitativa es el propio investigador; su preparación y 

experiencia. A partir de aquí, el investigador elige un determinado tema y 

define las razones de su interés. El tema por investigar no tiene por qué ser, 

en un primer momento, algo totalmente definido, puede ser un tema aún muy 

general. La investigación cualitativa no se origina en el planteamiento de un 

problema específico, sino a partir de una problemática más amplia en la que 

existen muchos elementos entrelazados que se contemplan conforme 

avanza y que van indicando el camino a seguir. (Hernandez, 2014. ) 

 

3.4. Diseño  

Los diseños cualitativos son formas de abordar el fenómeno, son flexibles y 

Abiertos y no hay fronteras o límites precisos entre ellos. El diseño elegido 

para este trabajo de investigación fue de tipo etnográfico, referido al estudio 

de casos culturales (Hernandez, 2014. ) 

 

 



75 

 

3.5. Nivel del estudio 

Este trabajo es de nivel exploratorio, ya que la música del Sara minka de 

Ongoy y Huaccana no ha sido transcrita y no ha sido objeto de estudios de 

carácter musical. (Hernandez, 2014. ) 

 

3.6. Descripción del objeto de estudio 

Consistirá en la transcripción y descripción de las canciones que entonan los 

comuneros cuando realizan el sara minka de los distritos de Ongoy y 

Huaccana, provincia de Chincheros región Apurímac. 

 

3.7. Descripción de la Unidad de Análisis. 

La unidad de análisis está constituida por las canciones que entonan los 

comuneros cuando realizan el sara minka en los distritos de Ongoy y 

Huaccana, provincia de Chincheros región Apurímac. 

 

3.8.   Técnicas e Instrumentos de Investigación 

3.8.1. Técnicas 

1. Observación Participante, técnica en la que el investigador es parte de la 

cultura investigada. (Hernandez, 2014. ). Los informantes clave fueron el 

investigador Elvis Laura Heredia y Odilón Laura, quienes forman parte de la 

Comunidad y han participado en muchas ocasiones del sara minka, desde 

que eran niños. 

Los procedimientos técnicos utilizados fueron:  Transcripción empleando un 

software musical, Análisis musical, Instrumentos de recolección de la 

información y el software para la transcripción.  

 

3.8.2. Instrumento 



76 

 

El instrumento utilizado fue el software Musical para la transcripción de las 

canciones utilizadas en el sara minka.  

  



77 

 

CAPITULO IV: RESULTADOS 

4.1. Generalidades 

Sara minka, es una actividad agrícola propia de Ongoy y Huaccana, debido 

a que esta es una región que produce maíz y el trabajo comunitario es 

fundamental para su producción. 

El maíz, es un símbolo arraigado en la peruanidad y una 

representación vívida de identidad cultural. Desde tiempos inmemoriales, el 

maíz ha sido un alimento fundamental en la dieta de las comunidades 

andinas, un cultivo sagrado que ha alimentado generaciones enteras y ha 

dejado una huella profunda en nuestra historia y tradiciones. 

El maíz es mucho más que un alimento básico; es un símbolo de 

fertilidad y abundancia. A través de sus variedades y colores, refleja la 

diversidad de paisajes, climas y culturas. Desde el maíz blanco de la costa, 

pasando por el maíz amarillo de la sierra, hasta el maíz morado de la selva, 

cada una de sus variedades se conecta con los ecosistemas únicos y los 

saberes ancestrales de cada región del Perú. 

Además de su importancia gastronómica, el maíz ha sido un elemento 

central en ceremonias y rituales. En festividades como la Fiesta del Inti 

Raymi o la Ch'alla, el maíz se convierte en ofrenda a la Pachamama y a los 

apus, simbolizando la conexión con la tierra y los. Es en estos momentos 

sagrados donde se resalta la trascendencia cultural del maíz y su valor 

espiritual. 

El maíz también ha dejado su huella en las manifestaciones artísticas. 

A través de danzas, música y tejidos, se encuentran representaciones del 

maíz que transmiten historias y tradiciones. Los trajes coloridos, bordados y 

tejidos con hilos de colores que evocan las mazorcas de maíz, nos hablan 

de la importancia que este cultivo tiene en nuestra estética y expresiones 

artísticas. 

En un contexto contemporáneo, el maíz se ha convertido en un 

símbolo de resistencia y lucha. La defensa de las semillas nativas y la 

agricultura tradicional es una forma de proteger nuestra soberanía 

alimentaria y preservar nuestro patrimonio agrícola. El maíz nos recuerda la 

importancia de valorar y proteger las prácticas agrícolas ancestrales, en 



78 

 

armonía con la naturaleza y en respeto a la diversidad de las variedades 

locales. 

En resumen, el maíz es un símbolo vivo de la peruanidad. Representa la 

historia, las tradiciones, la diversidad cultural y la relación profunda que el 

poblador peruano tiene con la tierra. El maíz nos une como peruanos, nos 

conecta con nuestras raíces y nos invita a valorar y preservar nuestro 

patrimonio cultural. Es un recordatorio constante de nuestra identidad y de 

la riqueza que nos brinda nuestra tierra generosa.  



79 

 

4.2. Descripción  

 

4.3. Categorías para la descripción de las canciones del Sara Minka         

Para estudiar las canciones utilizadas por los comuneros en la sara minka 

del distrito de Ongoy y Huaccana, provincia de Chincheros, región Apurímac, 

se tiene que considerar las siguientes categorías:  

 

Ficha Técnica 

Nombre de la actividad Sara Minka  

Autor  La comunidad  

Transcripción  Elvis Laura Heredia 

Lugar de Origen Distritos de Ongoy y Huaccana 

Idioma original  Quechua  

Lenguaje artístico Música  

Género Según los medios 
empleados 

Forma musical Vocal/Instrumental 

Según su función no religioso 

Según a quienes va dirigida Folclórica/Tradicional 

Según el contenido y la manera de 
exponerlos 

Popular  

Según el carácter Alegre 

Ritmo Intramétricos 

Textura Monofónica (una sola melodía)   

Matices de intensidad No tiene matices de intensidad 

Época Prehispánico – hispánico-republicano 

Compás  Compuesto 

Métrica 6/8  

Unidad de tiempo corchea 

Unidad de compas Blanca con puntillo 

Tonalidad  Si menor / re mayor 

Medios de Interpretación Quena de Ongoy y Huaccana 

Comienzo de melodía Tético (inicia en el tiempo fuerte) 

Final de la melodía Femenino o suspensivo (termina en 
el tiempo débil) 

Estructura de la Obra  Obra compuesta por un solo 
movimiento 

Movimientos Andante 

Reguladores No cuenta con reguladores 

Adornos Apoyatura breve 

Tipo de Melodía  Ondulada 



80 

 

4.3.1. Temática 

La temática de las canciones utilizadas en la sara minka de Ongoy y 

Huaccana están referidos básicamente al trabajo comunitario, la solidaridad 

y la tradición cultural en torno de la siembra del maíz. 

Cooperación: El trabajo agrícola comunitario se basa en la colaboración y 

la ayuda mutua entre los miembros de la comunidad de Ongoy y Huaccana. 

Todos participan activamente y aportan su esfuerzo para lograr los objetivos 

comunes. 

Reciprocidad: Existe un sentido de reciprocidad, donde los miembros de la 

comunidad se comprometen a trabajar en las tierras de otros miembros y, a 

su vez, reciben ayuda en sus propias parcelas. Esta reciprocidad fortalece 

los lazos sociales y crea un sentido de solidaridad. 

Distribución equitativa de las tareas: En el trabajo agrícola comunitario, 

se asignan tareas de manera equitativa, considerando las habilidades y 

capacidades de cada individuo. Esto garantiza que todos los miembros de la 

comunidad participen activamente y se beneficien de manera justa. 

Uso de conocimientos tradicionales: Durante el trabajo agrícola 

comunitario, se comparten y transmiten conocimientos tradicionales sobre 

técnicas de siembra, cultivo y cosecha. Estos conocimientos se han 

acumulado a lo largo de generaciones y se consideran valiosos para el éxito 

de las labores agrícolas. Estos conocimientos se transmiten a los pobladores 

más jóvenes que ayudan a sus padres a los que se les denomina punguchi. 

Celebración y sentido de comunidad: El trabajo agrícola comunitario no 

solo es una actividad laboral, sino también una oportunidad para celebrar y 

fortalecer los lazos entre los miembros de la comunidad. Se realizan rituales, 

se comparten comidas y se crean momentos de convivencia, lo que 

contribuye a fortalecer el sentido de identidad y pertenencia a la comunidad. 

4.3.2. Función  

Dentro del contexto de la sara minka o trabajo agrícola comunitario para el 

cultivo de maíz en la comunidad de Ongoy y Huaccana, las canciones 



81 

 

cumplen diversas funciones que son fundamentales para fortalecer la 

dinámica y la cohesión de la comunidad. Estas canciones no solo tienen un 

valor artístico, sino que también desempeñan un papel social y cultural 

significativo. Sirven como herramientas para animar y motivar a los 

comuneros durante el arduo trabajo en el campo, infundiendo energía y 

alegría en el ambiente. Asimismo, las canciones pueden transmitir mensajes 

o instrucciones relacionadas con las tareas agrícolas, ayudando a coordinar 

y sincronizar las actividades de los trabajadores. Además, las canciones 

pueden ser utilizadas para celebrar los logros alcanzados por la comunidad, 

enalteciendo el esfuerzo conjunto y fomentando un sentimiento de orgullo y 

pertenencia. También, tienen la capacidad de preservar la memoria histórica 

de la comunidad, transmitiendo relatos y enseñanzas ancestrales a las 

generaciones futuras. En resumen, las canciones en la sara minka cumplen 

una función multifacética que va más allá de lo meramente musical, 

contribuyendo a la integración, la comunicación y el fortalecimiento de la 

identidad comunitaria. 

4.3.3. Instrumentación: La sara minkakunapi taki suele ser interpretado 

utilizando quenas acompañadas del canto de todos los trabajadores, 

miembros de la comunidad. Las quenas aportan sonidos melódicos y ritmos 

enérgicos que dan vida a la música tradicional. 

4.3.4. Ritmo y estructura: La música tradicional de Apurímac, incluyendo la 

sara minkakunapi taki, se caracteriza por sus ritmos marcados y sus 

estructuras simples. Los ritmos suelen ser binarios, con énfasis en el pulso 

y las divisiones regulares que acompañan los movimientos y danzas. El 

compás de seis octavos es un compás utilizado en la música que se 

caracteriza por tener seis pulsos o tiempos por cada compás. Cada tiempo 

se divide en dos partes iguales, lo que da lugar a una subdivisión binaria. 

Esta subdivisión binaria es una de las principales características del compás 

de seis octavos. 

El compás de seis octavos se puede representar musicalmente con una 

figura de nota que equivale a seis pulsos o tiempos en total. Por ejemplo, se 



82 

 

puede utilizar una figura de nota de negra con puntillo seguida de una 

corchea para representar un compás de seis octavos. 

Este compás se utiliza en diferentes estilos musicales, como la música 

folklórica, el tango y algunos géneros de música latina. Aporta un ritmo 

distintivo y un carácter particular a la música en la que se emplea. Es 

importante tener en cuenta que el compás de seis octavos no es tan común 

como otros compases más tradicionales, como el compás de cuatro cuartos 

o el compás de tres por cuatro. Sin embargo, su uso puede dar lugar a 

patrones rítmicos interesantes y complejos, agregando variedad y 

originalidad a la música. 

4.3.5. Letra y temática: Las canciones de la sara minkakunapi taky suelen 

abordar temáticas relacionadas con todas las actividades vinculadas a la 

siembre del maíz en las comunidades andinas, la conexión con la naturaleza, 

las labores agrícolas y las festividades locales. Las letras reflejan las 

dificultades a encontrarse mientras se trabaja como por ejemplo las piedras 

duras imposibles de romper o la yerba mala que empobrece al maíz, así 

como la dificultad que tienen los principiantes quienes necesitan la ayuda y 

la guía de sus mayores para seguir en el trabajo, también aparece la 

competencia para motivar el avance del trabajo ya que siempre hay un 

retador, quien se supone es el mejor trabajador, pero no siempre el retador 

gana y cuando este pierde se entona una canción de burla que hace más 

divertido el trabajo. 

 4.3.6. Voces: En el minkakunapi taky, se destacan las voces de los 

cantantes, quienes interpretan las melodías al unísono con pasión y 

emotividad, las que se unen en armonía para resaltar la colectividad y el 

sentido de pertenencia. En este caso específico son los varones quienes 

cantan en coro mientras realizan el sara minka. 

4.3.7. Contexto cultural y social 

Explorar el contexto cultural y social en el que se utilizan las canciones. Por 

ejemplo, analizar cómo estas canciones reflejan la identidad cultural de la 



83 

 

comunidad, las tradiciones locales, las prácticas comunitarias, entre otros 

aspectos. 

Estas categorías proporcionan un marco general para el estudio de las 

canciones utilizadas en la sara minka de los distritos mencionados. Sin 

embargo, es importante tener en cuenta que la investigación específica 

podría requerir la adaptación o ampliación de estas categorías según las 

necesidades y características particulares del estudio.  

4.3.8. Estilo musical 

La música tradicional de Apurímac, como la sara minkakunapi taky, se 

caracteriza por su arraigo en la cultura andina y su conexión con las prácticas 

agrícolas y rituales de la región, especialmente del maíz. Este estilo musical 

presenta diversas características que lo distinguen: 

- La tonalidad es de si menor natural  

 

Ilustración 15 Escala de si menor natural 

 

Todas las canciones de la sara minkakunapi taky, utilizan las notas del 

acorde fundamental si – re - fa# y van desde la nota Re4 al Re6.  

Como es una triada menor, el acorde de Sim se forma con una nota 

fundamental, una tercera menor y una quinta justa. Con un intervalo de 1 

tono y medio entre la nota Si y la nota Re y un intervalo de 2 tonos entre la 

nota Re y la nota Fa#. 

La canción está compuesta solo por el acorde de tónica, en estado 

fundamental y en sus inversiones.  

Los grados utilizados correspondientes a esta escala son: 

Tónica: Si 

Supertónica: Do# 



84 

 

Mediante: Re 

Subdominante: Mi 

Dominante: Fa# 

Superdominante: Sol 

Subtónica: La 

Todas las canciones tienen compas compuesto con una métrica de 6/8 

Análisis Rítmico  

Para realizar un análisis rítmico musical, hay varios elementos importantes a 

tener en cuenta, que pueden variar dependiendo del género musical o el 

contexto específico, pero en general, los siguientes aspectos son 

fundamentales: 

Pulso: El pulso es la base rítmica del tema musical. Es la repetición regular 

de pulsaciones o golpes que se percibe como una unidad de tiempo. 

Determina la velocidad o tempo de la música y establece el ritmo básico 

sobre el cual se construye la composición. 

Compás: El compás es la división del pulso en grupos regulares de tiempos 

fuertes y débiles. Se representa mediante una fracción en la notación 

musical, donde el numerador indica la cantidad de pulsos en un compás y el 

denominador especifica el valor de cada pulso. El compás proporciona una 

estructura y acentuación rítmica a la música. 

Figuras rítmicas: Las figuras rítmicas son los símbolos utilizados para 

representar la duración de los sonidos. Estas figuras incluyen la negra, 

corchea, semicorchea, entre otras. La combinación y secuencia de estas 

figuras crean patrones rítmicos específicos en la música. 

Acentuación: La acentuación es la colocación de énfasis o acento en ciertos 

pulsos o tiempos dentro de un compás. Puede haber acentos fuertes y 

débiles, y su colocación puede variar según el estilo musical. La acentuación 

juega un papel crucial en la creación de la sensación rítmica de una pieza 

musical. 



85 

 

Ritmo sincopado: La síncopa es un recurso rítmico en el cual los acentos 

se desplazan fuera del tiempo regular o se colocan en partes débiles del 

compás. Esto crea un efecto de contraste y tensión rítmica, aportando 

dinamismo y energía a la música. 

Polirritmia: La polirritmia se refiere a la superposición de patrones rítmicos 

diferentes en una misma pieza musical. Puede haber capas de ritmos que 

se entrelazan y crean texturas complejas. La polirritmia es común en géneros 

como el jazz, la música africana o la música latina. 

Sincopa: La síncopa es un recurso rítmico en el cual los acentos se 

desplazan fuera del tiempo regular o se colocan en partes débiles del 

compás. Esto crea un efecto de contraste y tensión rítmica, aportando 

dinamismo y energía a la música. 

Polimetría: La polimetría implica la superposición de diferentes métricas o 

compases en una misma composición musical. Es decir, se pueden tener 

compases de 3/4 y 4/4 sonando simultáneamente. Esto genera una 

sensación de complejidad y desafío rítmico.  

 

Patrones rítmicos utilizados en compás de seis octavos  

   

 En el caso de las canciones del sara minka de Ongoy y Huaccana solo se 

utilizan los patrones rítmicos más sencillos: negra con puntillo; negra – 

corchea; corchea negra; tres corcheas y negra con silencio de negra.  

 

 

 



86 

 

 

Análisis Rítmico de las Canciones del Sara Minka 

 Compas  Binario  
 

Dos pulsos 

Subdivisión  ternaria 

 

6 pulsos 

Tempo  Andante  Tempo hace referencia 
a la velocidad con que 
debe ejecutarse una 
pieza musical 

 

Métrica  6/8   

Unidad de 
tiempo  

  

 

 

Unidad de 
compas  

Blanca 
con 
puntillo 

 
 

Pulsos por 
compas  

6  Pulso es la unidad 
básica que se emplea 
para medir el tiempo 

La velocidad 
del pulso se 
llama tempo 

Figuras rítmicas corchea negra Negra con 
puntillo 

Acentuación 
métrica 

FD FDD SFDD 

Ritmo sincopado  no   

polirritmia No    

Sincopa  No    

Polimetría  no   

 

 

 

 

 

 



87 

 

4.4. Transcripción de las canciones del Sara Minka 

Tonalidad: si menor  
Transcripción: Elvis Laura Heredia  
Versión con quena PVC fabricada por don Odilón Laura Sulca  
 
 

Ilustración 16 Partitura de Alaymuska Rumy 

  

 

Texto en quechua  Traducción  

Ahora si mozo, ahora si maqta 

Alaymuska rumi (bis) 

Lavanos manta Cabuchayta 

kakcharqachiwanki 

Estañomanta lampachayta 

Pakirqachillawanki 

Pakirqachillawanki (repetición) 

 

Ahora si mozo, ahora si joven 

Te encontraras con una piedra dura 

Que tu lampa de estaño 

Acabará de romper 

 

Recopilación: Elvis Laura Heredia   

 

Descripción  

Los comuneros que participan en el sara minka, una forma tradicional 

de trabajo, llegan temprano a la chacra donde se llevará a cabo la labor. El 



88 

 

reloj marca las 7:30 de la mañana y todos se congregan en el lugar acordado. 

Están listos para iniciar una jornada de trabajo arduo y colaborativo. 

Durante una hora, desde las 7:30 hasta las 8:30, los comuneros se 

dedican a chacchar coca. Este acto tiene un propósito importante: brindarles 

fuerza y energía para enfrentar la intensa labor que les espera. Masticar coca 

es una costumbre ancestral en muchas culturas de los Andes, ya que se cree 

que esta planta sagrada tiene propiedades estimulantes y ayuda a mitigar el 

hambre. 

Una vez que han fortalecido su vitalidad y resistencia con la coca, los 

comuneros se levantan y se colocan en los bordes de los surcos preparados 

para el aporque. En ese momento, entonan una canción llamada "Alaymuska 

Rumi". Esta canción posee un significado profundo y simbólico, ya que hace 

referencia a la dureza del terreno en el que están trabajando. Alaymuska 

Rumi alude a las piedras duras que se encuentran en la tierra, capaces 

incluso de romper los instrumentos y herramientas de trabajo. La canción 

evoca el enorme esfuerzo y sacrificio que los comuneros deben hacer para 

sembrar y cultivar el maíz en estas comunidades. 

Una vez que han entonado la canción, los comuneros se sumergen 

de lleno en la tarea agrícola. Con sus manos y herramientas, comienzan el 

aporque de las plantas del maíz con cuidado en la tierra fértil y a cubrirlas 

con mimo para su crecimiento. Cada movimiento es hecho con dedicación y 

destreza, conscientes de que su labor beneficiará a toda la comunidad. 

El sara minka no solo es un acto de trabajo colectivo, sino también un 

momento de unión y solidaridad entre los comuneros. A través de la canción, 

expresan su conexión con la tierra, su compromiso con el trabajo duro y su 

sentido de identidad como comunidad. Es una tradición arraigada en la 

historia y cultura de estas comunidades, que ha sido transmitida de 

generación en generación, preservando así su legado y su modo de vida. 

Así, con la fuerza de la coca, el canto de la canción y la determinación 

en sus corazones, los comuneros continúan trabajando juntos en armonía, 

enfrentando los desafíos del terreno con valentía y perseverancia. Su labor 

es un testimonio de la conexión profunda que tienen con la tierra, su respeto 



89 

 

por la naturaleza y su compromiso con la subsistencia y el bienestar de su 

comunidad.  

En resumen, el proceso del sara minka implica más que simplemente 

trabajar en la chacra. Se trata de un ritual colectivo en el que los comuneros 

se unen en la labor agrícola, fortalecidos por la coca, guiados por canciones 

tradicionales y motivados por la profunda conexión con la tierra y su 

comunidad. Es un testimonio de la resistencia, la tradición y el espíritu de 

colaboración que perduran en estas comunidades ancestrales. 

Estos son solo algunos de los elementos que se consideran en un 

análisis rítmico musical. Cada uno de ellos contribuye a la estructura, el 

carácter y la expresión de la música, y entender su interacción es 

fundamental para comprender y apreciar la riqueza rítmica de una 

composición musical. 

 

Análisis rítmico de Alaymuska Rumi 

 

 

 

 

 

compas 6/8 número de pulsos: 
6 
compás binario  
Según su subdivisión: 
ternario  

Unidad de tiempo corchea 

Unidad de compas blanca 
con puntillo  

Célula rítmica 
principal 

Los ritmos utilizados son intramétricos 

La célula rítmica más usada es    
la cual se repite 7 veces y es la que define la melodía 
rítmicamente hablando, con un valor que consiste en 
una nota breve y otra larga   

Figuras 
especiales  

No hay valores irregulares 
hay sincopas ni contratiempos  
no hay adornos  



90 

 

Transcripción de Arwi Qorascha 

 
Tonalidad: Si menor  
Transcripción: Elvis Laura Heredia  
Versión con quena PVC fabricada por don Odilón Laura Sulca  
 

Ilustración 17 Transcripción de Arwi Qorascha 

 

Texto de la canción en quechua  Traducción 

Kaylado chimpa waklado chimpa 

Arwi qoraschallay (bis) 

Anchurikuykuy suchurikuykuy 

Qarim qamuchkani (bis) 

Qarisum qamuchkani 

 

De la orilla de este lado y la orilla 

del otro lado 

Hierba que me envuelves (bis) 

Retírate por favor, muévete por 

favor 

Porque un valiente va a venir (bis) 

Ese valiente está llegando 

 

 

Descripción  

Durante el sara minka en las comunidades de Ongoy y Huaccana, 

ubicadas en Chincheros, Apurímac, cuando los comuneros están trabajando 

en los surcos aporcando el maíz, pueden encontrarse con la presencia de la 

mala yerba. Esta mala yerba, conocida localmente como "Arwi qorascha" 

(hierba que envuelve), tiene la particularidad de enredarse en las plantas de 



91 

 

maíz, perjudicando su crecimiento y empobreciendo la siembra y la posterior 

cosecha. 

Para hacer frente a esta problemática, los comuneros han 

desarrollado una melodía especial denominada "Arwi qorascha". Esta 

canción se entona de manera colectiva mientras se trabaja en los surcos, 

sirviendo como una especie de advertencia y recordatorio para estar atentos 

y eliminar la mala yerba que amenaza el desarrollo saludable del maíz. 

La melodía de "Arwi qorascha" tiene un ritmo y tono distintivos que 

reflejan la importancia de mantener los campos libres de esta hierba 

invasora. A través de la canción, los comuneros expresan su conocimiento y 

sabiduría ancestral, transmitiendo una enseñanza importante sobre la 

importancia de cuidar las plantas de maíz y protegerlas de las amenazas que 

pueden afectar su crecimiento y productividad. 

Al entonar esta melodía, los comuneros crean un ambiente de unidad 

y cooperación, recordándose mutuamente la importancia de eliminar la mala 

yerba de manera oportuna. El canto se convierte en un recordatorio 

constante de la responsabilidad compartida y el compromiso de preservar el 

bienestar de los cultivos y garantizar una cosecha exitosa. 

La canción "Arwi qorascha" se convierte así en una herramienta 

cultural y tradicional que fortalece los lazos comunitarios, fomenta el trabajo 

en equipo y preserva el conocimiento transmitido de generación en 

generación. Es una manifestación tangible de la conexión profunda entre las 

comunidades, la tierra y sus tradiciones agrícolas, destacando la importancia 

de preservar la sabiduría ancestral para asegurar el sustento y la prosperidad 

de las generaciones venideras. 

En el contexto del sara minka en Ongoy y Huaccana, esta canción 

se vuelve un componente esencial que une a los comuneros en su labor 

agrícola, fortaleciendo su compromiso con la preservación de los cultivos y 

la prosperidad de la comunidad en su conjunto. 

 

 



92 

 

Ilustración 18 Análisis rítmico de Arwi Qorascha 

 

Transcripción de la canción Nuvicio warmaykita 

 
Tonalidad: Re Mayor  
Transcripción: Elvis Laura Heredia  
Versión con quena pvc fabricada por don Odilón Laura Sulca  
 

Ilustración 19 Transcripción de la canción Nuvicio warmaykita 

 

 

 

compas 6/8 número de pulsos: 6 
compás binario  
Según su subdivisión:  
ternaria  

Unidad de tiempo 
corchea 

Unidad de compas 
blanca con puntillo  

Célula rítmica 
principal 

 

Los ritmos utilizados son intramétricos 
La célula rítmica más usada es la cual se repite 8 
veces algunas de forma ascendente y otras de 
forma descendente   
 y es la que define la melodía rítmicamente 
hablando.  
con un valor   que consiste en una sílaba breve y 
otra larga que corresponde a un pie métrico 
griego yámbico  

Figuras 
especiales  

No hay valores irregulares 
No hay sincopas ni contratiempos  
si hay adornos: apoyaturas  



93 

 

Texto de la canción en quechua  Traducción 

Yachachiy musyachi novicio 

warmaykita (bis) 

Alconcha qina wamancha qina 

qawayta pasarullawananpaq (bis) 

qawayta pasarullawananpaq 

 

 

Enséñale, avísale a tu hijo que no 

tiene experiencia 

Como a león como a águila para 

que pase por encima mío 

Para que pase por encima de mí 

 

 

Descripción  

En el contexto del sara minka en las comunidades de Ongoy y 

Huaccana, cerca del mediodía, se entona una melodía especial conocida 

como "Nuvicio warmaykita" cuando uno de los comuneros está trabajando 

en los surcos junto a su hijo, llamado punguchi, quien lo ayuda en la labor 

agrícola. 

Debido a la tierna edad de los niños que participan en el trabajo, es común 

que se cansen rápidamente y no puedan avanzar el trabajo al mismo ritmo 

que los adultos. Reconociendo esta situación, el resto de los comuneros se 

unen y entonan la canción "Nuvicio warmaykita" como una forma de aliento 

y consejo para el padre, instándolo a enseñar y guiar a su hijo en las tareas 

agrícolas. 

La canción, cargada de sabiduría y experiencia acumulada a lo largo 

de las generaciones, tiene el propósito de recordar al padre la importancia 

de educar y formar a las nuevas generaciones en las labores del campo. Los 

versos de la canción transmiten mensajes de paciencia, enseñanza y respeto 

por el aprendizaje del niño. 

Al entonar "Nuvicio warmaykita", la comunidad busca fortalecer los 

lazos entre generaciones y fomentar la transmisión de conocimientos y 

habilidades agrícolas tradicionales. Los comuneros reafirman la importancia 

de involucrar a los niños en el sara minka y otros trabajos comunitarios, ya 

que esto asegura la continuidad de las prácticas agrícolas y la preservación 

de la identidad cultural de la comunidad. 



94 

 

Además, la canción también cumple el propósito de motivar al niño, 

punguchi, a esforzarse y aprender de su padre, quien representa una figura 

de autoridad y experiencia en la comunidad. La participación de todos los 

comuneros, cantando en armonía, crea un ambiente de apoyo y solidaridad, 

reforzando el vínculo entre los miembros de la comunidad y generando un 

sentido de responsabilidad colectiva hacia las futuras generaciones. 

En resumen, "Nuvicio warmaykita" es una canción emblemática que 

se entona durante el sara minka en Ongoy y Huaccana, recordando a los 

padres la importancia de involucrar a sus hijos en las tareas agrícolas y 

enseñarles las habilidades necesarias para su futuro. A través de esta 

melodía, se fomenta el aprendizaje intergeneracional, el trabajo en equipo y 

la preservación de las tradiciones agrícolas, enriqueciendo la identidad 

cultural y fortaleciendo los lazos comunitarios. 

 

Análisis Rítmico Nuvicio warmaykita 

 

 

 

 

 

Análisis rítmico 

compas 6/8 número de 
pulsos: 6 
compás binario  
Según su 
subdivisión: 
ternaria 

Unidad de tiempo corchea 

Unidad de compas blanca 
con puntillo  

Célula rítmica 
principal 

 

Los ritmos utilizados son intramétricos 
La célula rítmica más usada es la cual se repite 9 
 veces y es la que define la melodía rítmicamente 
hablando.  
con un valor   que consiste en una sílaba larga y 
una breve que corresponde a un pie métrico 
griego yámbico  

Figuras 
especiales  

No hay valores irregulares 
No hay sincopas ni contratiempos  
no hay adornos  



95 

 

Transcripción de la canción Qaynamantach 

Tonalidad: si menor  

Transcripción: Elvis Laura Heredia  

Versión con quena pvc fabricada por don Odilón Laura Sulca  
 

Ilustración 20  Transcripción de la canción Qaynamantach 

 

Texto de la canción en quechua  Traducción 

Qaynamantach, qaynamantach 

warmacha Willakuwaq (bis) 

Pongoq llapas chullqaqllapas ñuqa 

qamunaypaq ñoqa qamunaypaq. 

 

 

De más antes, de más antes, niñito 

te avisarías (bis) 

A ayudarte, a ayudarte, yo vendría 

(bis). 

 

 

Descripción  

Durante la sara minka en las comunidades de Ongoy y Huaccana, es 

común encontrar a algún trabajador pretencioso que se autoproclama como 

el mejor y reta a otros en la labor agrícola. Sin embargo, la realidad es que 

no siempre el retador logra cumplir sus expectativas y vencer a los demás 

trabajadores en el desafío propuesto. Ante esta situación, los comuneros 

encuentran una manera divertida y jocosa de expresar su humor y 

camaradería a través de la canción "Qaynamantachi". 

Cuando el retador no logra cumplir con el desafío propuesto, los 

demás trabajadores entonan la canción "Qaynamantachi", la cual tiene un 

tono festivo y burlesco. Mediante los versos de la canción, los comuneros le 



96 

 

dicen al retador con humor: "Si no podías, niño, nos hubieras avisado ayer 

para venir a ayudarte". Esta expresión irónica y burlona crea un ambiente de 

diversión y alegría, donde todos los trabajadores comparten risas y 

complicidad. 

La canción "Qaynamantach" se convierte así en una forma de 

desdramatizar la situación y suavizar el desafío planteado por el retador. En 

lugar de generar rivalidades o conflictos, los comuneros encuentran en el 

humor una manera de fortalecer los lazos comunitarios y disfrutar del trabajo 

en equipo. 

A través de la canción, se refuerza el sentido de comunidad y la 

importancia de la colaboración mutua en el sara minka. El hecho de 

entonarla de manera colectiva crea un ambiente de unidad y solidaridad, en 

el cual todos los trabajadores se reconocen y se apoyan mutuamente, más 

allá de las diferencias individuales. 

Este aspecto lúdico y humorístico en el contexto del sara minka de 

Ongoy y Huaccana agrega un elemento de entretenimiento y diversión a la 

faena agrícola. Además de cumplir con las tareas necesarias, los comuneros 

encuentran en la canción y en el espíritu festivo una manera de hacer el 

trabajo más ameno y fortalecer los lazos de comunidad, generando un 

sentido de pertenencia y disfrute colectivo. 

En resumen, la canción "Qaynamantach" se entona en el sara minka 

de Ongoy y Huaccana cuando el retador no logra cumplir con el desafío 

propuesto. Con un tono jocoso y burlesco, los comuneros le recuerdan al 

retador la importancia de la humildad y la colaboración mutua. A través del 

humor, se refuerzan los lazos comunitarios y se genera un ambiente festivo 

que hace del trabajo una experiencia más divertida y gratificante para todos 

los participantes. 

 

 

 

 

 

 



97 

 

Análisis Rítmico de Qaynamantach  

 

Transcripción de la canción Kapitanchay qolianachay 

Tonalidad: Si menor  

Transcripción: Elvis Laura Heredia  

Versión con quena pvc fabricada por don Odilón Laura Sulca  
 

Ilustración 21  Transcripción de la canción Kapitanchay qolianachay 

 

 

 

compas 6/8 número de pulsos: 6 

compás binario  

Según su subdivisión: 

ternario  

Unidad de tiempo corchea 

Unidad de compas blanca con 

puntillo  

Célula 

rítmica 

principal 

 

Los ritmos utilizados son intramétricos 

La célula rítmica más usada es la cual se repite 7 

 veces y es la que define la melodía rítmicamente hablando. 

con un valor   que consiste en una sílaba larga y una breve 

que corresponde a un pie métrico griego: yámbico  

Figuras 

especiales  

No hay valores irregulares 

hay sincopas ni contratiempos  

no hay adornos  



98 

 

Texto de la canción en 

quechua  

Traducción 

Capitanchay qolianachay 

Aysallaway chutallaway (bis) 

puriq masikis manaña kanchu 

chutaq masikis manaña 

kanchu(bis) 

chutaq masikis manaña kanchu. 

 

Espada del capitán 

Ayúdame, ayúdame 

Tu compañero de caminata se ha ido 

Tu compañero de tiro se ha ido 

Tu compañero de paracaídas se ha 

ido 

 

Descripción  

Durante el sara minka en las comunidades de Ongoy y Huaccana, 

cuando alguno de los trabajadores encuentra dificultades debido a que 

alguno de los compañeros se ha cansado y se retiran a descansar, entonces 

se  entona una canción como forma de pedir ayuda al capitán y al qoliana, 

quienes son los encargados de contar los surcos, y al qoliana, quien se ubica 

en uno de los extremos del terreno y supervisa y asegura que el trabajo se 

realice correctamente. 

El terreno destinado al trabajo durante el sara minka se divide en dos 

partes, y en cada extremo se ubica un contador de surcos, que actúa como 

el capitán del equipo, quienes tienen la responsabilidad de guiar y coordinar 

a los trabajadores, asegurándose de que se realicen los surcos de manera 

adecuada y en el tiempo estipulado. 

Cuando un trabajador enfrenta dificultades y necesita ayuda para 

avanzar en el trabajo, puede dirigirse al capitán y al qoliana para solicitar su 

apoyo. En ese momento, los demás trabajadores entonan una canción 

específica, cuyo contenido puede variar, pero que generalmente expresa la 

necesidad de colaboración y el reconocimiento de la importancia del 

liderazgo de estos dos roles clave. 

A través de la canción, se refuerza la idea de que el trabajo en equipo 

y la cooperación son fundamentales para superar los desafíos y lograr los 

objetivos del sara minka. Los versos de la canción pueden transmitir 



99 

 

mensajes de solidaridad, aliento y reconocimiento hacia el capitán y el 

qoliana, resaltando su papel crucial en el éxito de la faena agrícola. 

El canto colectivo de esta canción crea un ambiente de unión y apoyo 

mutuo entre los trabajadores. Además, refuerza la jerarquía y la estructura 

de organización dentro de la comunidad, promoviendo la comunicación 

efectiva y la toma de decisiones conjunta en el contexto del sara minka. 

En resumen, la canción que se entona en el sara minka de Ongoy y 

Huaccana cuando un trabajador necesita ayuda representa la importancia 

de la colaboración y el liderazgo en la faena agrícola. A través de esta 

canción, se fortalecen los lazos comunitarios, se reconoce la autoridad y 

experiencia del capitán qoliana, y se fomenta el trabajo en equipo para 

superar los desafíos y lograr un trabajo exitoso en el desarrollo del sara 

minka. 

 

Análisis Rítmico de Kapitanchay qolianachay 

 

 

 

 

 

 

compas 6/8 número de 
pulsos: 6 
compás binario  
Según su 
subdivisión: ternario  

Unidad de tiempo corchea 

Unidad de compas blanca 
con puntillo  

Célula rítmica 
principal 

 

Los ritmos utilizados son intramétricos 
La célula rítmica más usada es la cual se repite 8 
 veces y es la que define la melodía rítmicamente 
hablando con un valor   que consiste en una sílaba 
breve y otra larga que corresponde a un pie métrico 
griego yámbico 

Figuras 
especiales  

No hay valores irregulares 
hay sincopas ni contratiempos  
no hay adornos  



100 

 

Transcripción de la canción Wakllay Qasatas 

Tonalidad: si menor  
Transcripción: Elvis Laura Heredia  
Versión con quena pvc fabricada por don Odilón Laura Sulca  
 

Ilustración 22 Transcripción de la canción Wakllay Qasatas 

 

Texto de la canción en quechua  Traducción 

Wakllay Qasatas qurilla qispimuri 

lumpacha llampas 

Ribirbirisqa anchuricuy chi suchury 

kuykuychi 

Allin qarim qamullachkani   Allin 

qarim qamullachkani 

 

 

Por esa cumbre aparece radiante 

oro, brillando su lampa 

Retírense, apártense 

Un buen varón viene 

Un buen varón viene 

 

 

Descripción  

Se canta cuando alguno de los trabajadores llega de lejos con su lampa 

brillando al sol al cual a modo de broma y de burla le canta vete que ya viene 

otro mejor trabajador. 

 

 



101 

 

Análisis Rítmico de la canción Wakllay Qasatas 

 
 
 

Transcripción de la canción Yanqam Mamay Mandawanki 
 
Tonalidad: si menor   
Transcripción: Elvis Laura Heredia  
Versión con quena pvc fabricada por don Odilón Laura Sulca  
 

Ilustración 23 Transcripción de la canción Yanqam Mamay Mandawanki 

 

 

 

 

 

Análisis rítmico 

compas 6/8 número de 
pulsos: 6 
compás binario  
Según su 
subdivisión: ternario  

Unidad de tiempo corchea 

Unidad de compas blanca 
con puntillo  

Célula rítmica 
principal 
 

 

Los ritmos utilizados son intramétricos 
La célula rítmica más usada es la cual se repite 13 
 veces y es la que define la melodía rítmicamente 
hablando. con un valor   que consiste en una nota 
breve seguido de otra larga que corresponde a un 
pie métrico griego yámbico  

Figuras 
especiales  

No hay valores irregulares 
hay sincopas ni contratiempos  
no hay adornos  



102 

 

Texto de la canción en quechua  Traducción 

Yanqam Mamay Mandawanki sapsi 

pampallay uraimanqa 

Manallaraqpas chayachcaptiy 

capitánchaman niwachkasqa 

Yanqam Mamay Mandawanki sapsi 

pampallay uraimanqa 

Manallaraqpas chayachcaptiy 

qolianachaman niwachkasqa 

qolianachaman niwachkasqa 

 

 

Por gusto mama me mandas al 

lugar de trabajo donde están 

sembrando el maíz porque apenas 

voy llegando me van diciendo vas 

a ser capitán o vas a ser qoliana 

Por gusto mama me mandas al 

lugar de trabajo donde están 

sembrando el maíz porque apenas 

voy llegando me van diciendo vas 

a ser capitán o vas a ser qoliana 

 

 

Descripción  

El sara minka es una importante tradición en las comunidades de 

Ongoy y Huaccana. Durante esta festividad, los comuneros se unen en una 

labor comunitaria para realizar diversas tareas agrícolas, como la siembra 

de cultivos o la construcción y reparación de infraestructuras. En este 

contexto, se entona una canción especial que representa un momento 

significativo en el desarrollo del sara minka. 

La canción se canta cuando se necesita unir fuerzas y trabajar en 

conjunto para superar algún obstáculo o desafío en el proceso. Puede surgir 

en situaciones donde se requiera mayor esfuerzo físico, coordinación o 

resistencia, como el trabajo en terrenos difíciles o el levantamiento de 

estructuras pesadas. 

El canto de esta canción tiene un propósito motivador y unificador. Al 

entonarla, los comuneros se animan unos a otros, fortaleciendo el espíritu 

de colaboración y solidaridad en la comunidad. La letra de la canción puede 

variar, pero generalmente transmite mensajes de aliento, perseverancia y 

trabajo en equipo. 

Durante el sara minka, cada persona desempeña un rol importante en 

la realización de las tareas. Existen líderes designados, como el capitán y el 

qoliana, quienes supervisan y organizan el trabajo. Estos líderes tienen la 



103 

 

responsabilidad de asegurarse de que la labor se realice de manera eficiente 

y coordinada. 

La canción también puede ser entonada en honor a los líderes y como 

un reconocimiento a su liderazgo y dirección en la sara minka. A través de la 

melodía, se resalta la importancia de seguir las indicaciones de los líderes y 

trabajar en armonía bajo su guía. 

Además de su propósito práctico, la canción en el contexto de la sara 

minka de Ongoy y Huaccana también añade un elemento cultural y festivo a 

la jornada de trabajo. El canto colectivo crea un ambiente alegre y 

estimulante, generando un sentimiento de unidad y celebración mientras los 

comuneros se esfuerzan juntos para lograr sus objetivos comunes. 

Análisis Rítmico de la canción Yanqam Mamay Mandawanki 

  

 

4.5. Instrumentos Musicales 

Durante el desarrollo del sara minka de Ongoy y Huaccana, solo es utilizado 

un instrumento melódico: la quena, fabricada por los propios comuneros.  

 

Quena  

Es un instrumento de viento melódico de origen pre hispánico, originario de 

los Andes probablemente se confeccionaba de hueso, Este instrumento 

puede tener entre  5 y 6 orificios equidistantes en su parte frontal y otro en el  

compas 6/8 número de 
pulsos: 6 
compás binario  
Según su 
subdivisión: 
ternario  

Unidad de tiempo corchea 

Unidad de compas blanca 
con puntillo  

Célula rítmica 
principal 

 

Los ritmos utilizados son intramétricos 
La célula rítmica más usada es la cual se repite 9 
 veces y es la que define la melodía rítmicamente 
hablando con un valor que consiste en una nota 
breve y otra larga que corresponde a un pie 
métrico griego yámbico  

Figuras 
especiales  

No hay valores irregulares 
No hay sincopas ni contratiempos  
Adornos: apoyatura  



104 

 

lado  posterior para el dedo pulgar, tiene una longitud aproximada de 25 a 

30 centímetros fue declarada patrimonio cultural del Perú el 27 de agosto del 

año 2008 con resolución del Instituto Nacional de Cultura (INC).Constituye 

uno de los referentes más importantes de la “música tradicional peruana, por 

su antigüedad, su difusión, la riqueza de sus variantes y la peculiaridad de 

su sonido". Este instrumento "ha definido musicalmente a la región andina y 

amazónica y ha sido clave en el redescubrimiento y difusión de la música 

indígena de los Andes fuera de su región de origen".  Está "asociado a un 

sinnúmero de ceremonias y actos públicos desde tiempos prehispánicos y 

en la actualidad". 

Actualmente es elaborada con caña agujereada y se utiliza también en zonas 

de Bolivia, Argentina, Ecuador y Chile. 

La quena de mide 52 centímetros, tiene 6 agujeros, pero solo utilizan cinco, 

la distancia entre los agujeros es de 3cm y medio, todos los agujeros tienen 

el mismo diámetro. Aproximadamente desde el año 1930 con la aparición 

del PVC las quenas empezaron a construirse con este material por resultar 

más económico.  

 

Quena de PVC  y Quena elaborada de Putaqa  

 

 

 

 

 



105 

 

4.6. Consideraciones Finales  

Los antecedentes revisados para el presente trabajo nos 

proporcionan un interesante marco de como resulta de vital importancia 

preservar y valorar las tradiciones culturales y la música tradicional en 

diferentes contextos. El trabajo de Gutiérrez y Salas (2020) se centra en la 

práctica sociocultural de la Minka en una comunidad de Apurímac, con el 

objetivo de fortalecer la identidad cultural y recuperar costumbres que están 

en riesgo de desaparecer. Proponen la implementación de una matriz de 

logros y un libro interactivo dirigidos a estudiantes de primaria, con el fin de 

promover la investigación y el conocimiento de estas tradiciones. Además, 

buscan superar la barrera de la falta de materiales educativos relacionados 

con el contexto social de las escuelas, tanto en zonas rurales como urbanas. 

Por otro lado, Altamirano y Bueno (2011) investigan los orígenes del 

Ayni y la Minka en sociedades pre-Chavín. Realizan un estudio comparativo 

entre dos grupos y describen cómo estas formas colectivas de trabajo se 

manifestaban en diferentes centros religiosos de la costa central y norte, así 

como en la sierra norte de Ancash y Cajamarca. El trabajo destaca la utilidad 

comunitaria de la Minka en la construcción de edificios públicos y la 

reciprocidad implícita en estas prácticas. También mencionan la difusión de 

la Minka a las grandes ciudades como resultado de la migración campesina. 

En la tesis de Yucra (2020), se examina el estado actual de la música 

y la canción tradicional en la comunidad de Tiracancha, en la región del 

Cusco. Se destaca la importancia de estas expresiones musicales como 

parte del legado cultural y la comprensión de la cultura en su complejidad. 

Sin embargo, se señala que la tradición musical y festiva ha sufrido cambios 

y disminución en la actualidad, influenciada por agrupaciones religiosas y la 

falta de apoyo para la práctica de la música tradicional en la comunidad y en 

el ámbito educativo. Se resalta la importancia de incorporar la música y la 

canción tradicional en el proceso de enseñanza-aprendizaje, promoviendo la 

formación integral de las personas y potenciando el desarrollo de habilidades 

y valores. 

Así también, el trabajo del INIA (2007) resalta la importancia de 

recopilar información sobre la agricultura tradicional y sus rituales y 



106 

 

costumbres para comprender y conservar la agrobiodiversidad. Se sugiere 

incorporar perspectivas sociales y antropológicas en las estrategias de 

conservación y promover la valoración de las costumbres tradicionales a 

través de la educación. Se destaca la necesidad de replantear enfoques de 

desarrollo y reconocer la importancia de la ritualidad y las tradiciones en la 

agricultura tradicional. 

En general, estos trabajos abordan la importancia de preservar y 

valorar las tradiciones y costumbres culturales, ya sea a través de la 

investigación, la educación o la conservación de prácticas ancestrales. 

Resaltan la relevancia de estas expresiones culturales para fortalecer la 

identidad, promover el desarrollo integral de las personas y preservar la 

diversidad cultural y la agrobiodiversidad. 

Por otro lado, Flores (2016) se centra en la influencia del maíz en la 

construcción identitaria de Sangolquí, destacando su valor simbólico y su 

papel en la gastronomía y las festividades locales, destacando su historia y 

evolución en torno al maíz así como en la identidad cultural, ya que ha 

adquirido un valor simbólico de identidad cultural, convirtiéndole en motivo 

de homenaje y fiesta en eventos anuales dándole importancia a la 

gastronomía Impactando en su  transformación, a pesar de la disminución 

en la producción de maíz debido a la urbanización, las tradiciones 

relacionadas con el maíz continúan siendo celebradas cada año, 

manteniendo así su importancia cultural y su valor artístico.. 

A su vez Larios y otros (2015) se enfoca en la sistematización de la 

experiencia del Festival del Maíz en el contexto educativo, resaltando las 

prácticas pedagógicas de los docentes y su contribución en la formación de 

la identidad cultural de los estudiantes, ya que el Festival del Maíz es una 

experiencia pedagógica, permitiendo la interacción entre el pasado y el 

presente, reconstruyendo y recreando la cultura y fortaleciendo valores como 

la independencia, la responsabilidad y el liderazgo. Las manifestaciones 

culturales relacionadas con el festival del maíz permiten resaltar la 

participación de los estudiantes en actividades artísticas, comunicativas y 

reflexivas, se destaca que el Festival del Maíz ha generado transformaciones 

en las prácticas pedagógicas de los docentes y ha contribuido al 



107 

 

reconocimiento y valoración de la identidad nacional y latinoamericana, así 

como a la conciencia de la diversidad cultural. 

En resumen, los textos abordan la influencia del maíz en la 

construcción de identidad cultural, pero desde perspectivas diferentes. El 

texto de Flores (2016) se enfoca en el contexto turístico y cultural de 

Sangolquí, resaltando las tradiciones y festividades relacionadas con el 

maíz. Por otro lado, el texto de Larios y otros (2015) se centra en el contexto 

educativo, destacando el Festival del Maíz como una experiencia 

pedagógica que promueve el desarrollo de habilidades y la formación de 

competencias como el trabajo en equipo. 

En definitiva, la música forma parte del desarrollo cultural y científico 

de las sociedades, pero sin investigación ni sistematización de los avances, 

la contribución de la música a la mejora y al progreso de la sociedad en su 

conjunto es limitada. En este sentido, Bernaldo de Quiroz y Rodríguez (2004) 

afirman que el título de Licenciado que otorgan las instituciones educativas 

a sus graduados los acredita como profesionales capaces de intervenir en 

una realidad en constante cambio y movimiento, por lo tanto, la reflexión y la 

formación teórica sobre esta realidad son aspectos esenciales e 

inaplazables de la práctica profesional. 

En cada contexto geográfico, las expresiones musicales tienen sus 

propias características melódicas, armónicas, rítmicas, etc., que responden 

a aspectos culturales, sociales y económicos. Estas características pueden 

ser identificadas utilizando la teoría científica, como la teoría musical en este 

caso específico. Cada comunidad en Perú ha adaptado sus expresiones 

musicales para participar con alegría en actividades tradicionales que tiene 

como objetivo sembrar maíz y fortalecer la identidad cultural, además de 

tener sus propios ritos (Pizano, 2004). 

En el caso de Ongoy y Huaccana, el instrumento que acompañan a 

las canciones del sara minka es básicamente uno, la quena, encargada de 

desarrollar la línea melódica del sara minka, que es parte de nuestro 

patrimonio cultural. Sin embargo, a pesar de estar establecido en la Ley N° 

24047, no se ha hecho nada para implementar a nivel de las DRE áreas de 

investigación ni se han proporcionado laboratorios o bibliotecas 



108 

 

especializadas en las instituciones educativas públicas dedicadas a la 

educación musical y otras disciplinas artísticas, que deberían ser las 

responsables de trabajar con el patrimonio musical. 

  



109 

 

CONCLUSIONES 

c1. Las canciones, denominadas en quechua sara minkakunapi taki 

identificadas que se entonan durante el aporque en Ongoy y Huacana. 

son: Alaymuska Rumi, Arwi qorascha, Nuvicio warmaykita, 

Qaynamantachi, Kapitanchay qolianachay, Wakllay Qasatas y Yanqam 

Mamay Mandawanki. 

 

c2. La temática identifica en las canciones utilizados en el Sara Minka, son 

las siguientes: Las canciones del Sara Minka tienen como tema central el 

cultivo del maíz, vital para la alimentación y supervivencia de la 

comunidad. Cada canción aborda un aspecto específico del proceso: 

Alaymuska Rumi: Piedras duras en el terreno; Arwi qorascha: Maleza que 

puede dañar la cosecha; Nuvicio warmaykita: Principiantes en el sembrío, 

niños llamados punguchi; Qaynamantach: Retos para determinar el mejor 

trabajador; Kapitanchay qolianachay: Ayuda del capitán y qoliana cuando 

un trabajador está agotado; Wakllay Qasatas: referida a los trabajadores 

que se divisan desde la cumbre  y Yanqam Mamay Mandawanki: se refiere 

al arrepentimiento del trabajador y más si es seleccionado como capitán 

y qoliana para liderar el trabajo. 

 

c3. Las canciones entonadas durante el sara minka en Ongoy y Huaccana 

representa un momento de unión, motivación y trabajo en equipo, se 

fortalecen los lazos comunitarios, se reconocen los esfuerzos individuales 

y colectivos, y se fomenta el sentido de colaboración y solidaridad. Estas 

canciones desempeñan un papel fundamental en la celebración de la sara 

minka, enriqueciendo la experiencia cultural y fortaleciendo el tejido social 

de la comunidad. 

 

c4. El estilo musical de las canciones utilizados en el Sara Minka se 

caracteriza por el ritmo enérgico y constante que coincide con el trabajo 

comunitario en el cultivo del maíz, que impulsa a los participantes a 

mantener un flujo de trabajo continuo y efectivo; la única instrumentación 

tradicional que participa es la quena fabricada de tubos PVC o Putaqa 



110 

 

(planta del agua). Las canciones son interpretadas por el coro de 

participantes que cantan juntos al trabajar en el sembrío, estas voces en 

armonía crean una atmósfera de unidad y colaboración y finalmente la 

letra de las canciones suelen transmitir mensajes de unidad, respeto por 

la naturaleza y celebración de la comunidad, además hacen referencia a 

la importancia del cultivo del maíz y su relación con la vida cotidiana de 

las comunidades. 

 

c5. El Sara Minka es una festividad tradicional de gran importancia cultural 

y social en la comunidad local y las canciones desempeñan un papel 

fundamental en esta festividad, se utilizan como expresión artística y 

comunicativa, transmitiendo mensajes, valores y tradiciones. Las 

canciones abordan temas relacionados con la vida cotidiana, labores 

agrícolas, la naturaleza, la identidad cultural y la historia de la comunidad, 

destacando las tradiciones ancestrales, transmitiendo conocimientos y 

valores de generación en generación. Durante la festividad, las personas 

se reúnen para cantar y bailar ya que las actividades fomentan la cohesión 

social, fortalecen los lazos comunitarios y promueven un sentido de 

pertenencia y orgullo por la cultura local.  

  



111 

 

SUGERENCIAS  

Se recomienda a las autoridades de la Escuela Superior de Formación 

Artística Pública “Condorcunca” de Ayacucho: 

1.  impulsar trabajos de investigación similares a este para recuperar 

y preservar la diversidad musical peruana, además, los 

estudiantes puedan aplicar en sus proyectos de investigación todo 

lo aprendido en los cursos durante su formación como profesores 

de música  

2. Fomentar la recuperación y la transcripción de géneros musicales 

peruanos a través de convenios con otras instituciones para 

facilitar la investigación de estos temas. 

3.  Promover la investigación de temas similares para conocer las 

características de otras expresiones musicales peruanas que 

puedan permitirnos aprender más sobre nuestra historia musical 

regional y nacional y generar un mayor número de conocimientos 

útiles para la Escuela Superior de Formación Artística Pública 

"Condorcunca" de Ayacucho y otros niveles y programas 

educativos. 

4. Gestionar la creación de un laboratorio de música para llevar a 

cabo investigaciones a profundidad sobre los elementos musicales 

de las expresiones culturales del universo musical andino, en 

especial de las canciones 

5. Incluir en los sílabos de los cursos de transcripción, armonía, 

arreglos y de instrumento principal y complementario V al X las 

transcripciones de este trabajo como parte del repertorio de 

música peruana. 

  



112 

 

BIBLIOGRAFÍA 

 

https://es.wikipedia.org/wiki/Sibelius_(programa). (s.f.). 

Altamirano , A., & Bueno, A. (2011). El ayni y la minka: dos formas 

colectivas de trabajo de las sociedades pre-Chavín. Lima 

Universidad Nacional Mayor de San Marcos. 

Beltran, J. (2013 ). El agua y forma Urbana en America Pre colombina: el 

caso de Cuso como centro del poder Inca . Universidad Politecnica 

de Cataluña. 

Bernaldo de Quiroz, M. L., & Rodriguez, M. (2004). La sistematización 

como forma de produccion del conocimiento cientifico, desde una 

perspectiva no positivista. Revista Confluencia(4). Recuperado el 16 

de setiembre de 2020, de 

https://bdigital.uncu.edu.ar/objetos_digitales/327/Bernaldo%20y%20

RodriguezConfluencia4.pdf 

Campo, L. (2008). Diccionario Basico de Antropologia. Quito: Abya yala. 

Campo, L. a. (2008). Diccionario Basico de Antropologia . Quito: Abya Yala  

Casares Rodicio, E. (1994). Musica y Actividades Muisicales . leon, España 

: Everets. 

Castiglione, A. V. (2015). El Imperio Inca llegó hasta Santiago del estero . 

de la Academia de Ciencias de Santiago del Estero. 

Cervantes, A. C. (2010). Carnaval de Chilcas. San Miguel - Ayacucho: 

Taller de Folklore de la Institucion Educativa Mirtha Jeri de Añaños. 

compendio. (s.f.). 

Espasa Calpe S.A. (2008). Gran Enciclopedia Espasa. Lima, Perú: Q. W 

Editores S.A.C. 

Galindo. (2012). Forma Musical Minka Taki y su influencia en la identidad 

cultural de los pobladores de la localidad de Huallhua, distrito de 



113 

 

Huaccana, provincia de Chincheros. Ayacucho. ESFA 

"Condorcunca". 

Gobierno Regional de Apurimac . (2021). Plan de Desarrollo Regional 

Concertado . Lima . 

Gutierrez, , J., & Salas , N. (2020). Reafirmación de la Minka como Práctica  

Sociocultural en el estudiantes de una comunidad de Apurimac, Área 

de Personal Social. Conservatorio Regional Daniel Alomía Robles, 

lIMA. Obtenido de 

https://alicia.concytec.gob.pe/vufind/Record/UNDA_00842aa37f08a1

bcb8791e6cfea2db4e 

Henríquez G., M. A., Ramos, M. A., Da Silva, A., Siu, E., & Elcoro, S. 

(2010). Efecto de la aplicación de dos tipos de música en el 

desarrollo de plantas de maíz (Zea mays L). Multiciencias, 10, 28-35. 

doi:ISSN: 1317-2255 

Hernandez, F. &. (2014. ). Metodologia de la Investigacion Cientifica. 

Mexico D.F.: Mc Graw Hill. Obtenido de 

https://apiperiodico.jalisco.gob.mx/api/sites/periodicooficial.jalisco.go

b.mx/files/metodologia_de_la_investigacion_-

_roberto_hernandez_sampieri.pdf 

INEI. (2018). Apurimac: Resultados Definitivos. Obtenido de 

https://www.inei.gob.pe/media/MenuRecursivo/publicaciones_digitale

s/Est/Lib1557/03TOMO_01.pdf 

Instituto Nacional de Cultura. (2006). Ley General del Patrimonio Cultural 

de la Nacion N° 28296 y su Reglamento. Ministerio de Cultura, Lima. 

Obtenido de www.cultura.gob.pe 

Latham, A. (2010). Diccionario Enciclopedico de la Musica . Mexico D.F : 

Fondo de Cultura Economica . 

Larios & Perez. (2015). El festival del maíz: una historia de maestros para 

maestros las prácticas pedagógicas de los y las docentes del colegio 

Carlos Albán Holguín. Bogota. 



114 

 

Latham, A. (2010). Diccionario Enciclopedico de la Musica . Mexico D.F: 

Fondo de Cultura Economica . 

Lladó, M. (1990). El Anciano peruano a traves de la historia. Trabajo 

presentado en el Congreso Peruano de Gerontología y Geriatría.  

Melgarejo, M. (octubre de 2006). El maíz: su importancia histórica en la 

cultura americana. Recopilación de ILSI Argentina, II, 22 - 25. 

Obtenido de http://www.maizar.org.ar/documentos/ilsi%20maizar.pdf 

Ministerio de Cultura. (2016). Marco legal de protección del patrimonio 

cultural. Ley N° 28296 General del Patrimonio Cultural de la Nación. 

Obtenido de www.cultura.gob.pe 

Naciones Unidas. (16 de diciembre de 1966). Naciones Unidas. Pacto 

Internacional de Derechos Económicos, Sociales y Culturales. 

Estados Unidos. Obtenido de 

https://www.ohchr.org/SP/Pages/Home.aspx 

Najarro, A. (2011). La musica sacra en la fiesta religiosa patronal del anexo 

de Ayay provincia de Vilcashuamán, Region Ayacucho. Ayacucho: 

ESFA "Condorcunca". 

Pizano M., O., Zuleta J., L. A., Jaramillo G., L., & Germán Rey . (2004). La 

fiesta, la otra cara del patrimonio. Valoración de su impacto 

económico, cultural y social. Bogotá D.C., Colombia: Convenio 

Andres Bello. Obtenido de www.flacsoandes.edu.ec 

Roca, D., & Molina, E. (2006). Vademecum Musical. Metodologia IEM. 

Instituto de Educación Musical (IEM). Madrid, España: Enclave 

Creativa Ediciones S.L. 

Rostoworowski, M. (s/f). Redes económicas del Estado inca:.  

Silva Santisteban, F. (1998). Antropologia: Conceptos y nociones 

generales. Lima: Fondo de Cultura Economica- Peru. Universidad de 

Lima. 



115 

 

Solis , G. (2012). Introducción a un tesoro de nombres quechuas en 

Apurímac. Lima. 

Soto Ruiz, C. (1976). Diccionario quechua: Ayacucho Chanca (Ministerio de 

Educación ed.). Lima, Perú. 

Suarez, D. L. (2009). Ayacucho: Analisis de situacion en poblacion. Lima, 

Peru : Nova Print S.A.C. 

Wikipedia la Enciclopedia Libre. (27 de 07 de 2018). Wikipedia. Obtenido 

de Sibelius: https://es.wikipedia.org/wiki/Sibelius_(programa) 

Yucra , R. (Universidad Peruana Cayetano Heredia). Diagnóstico de la 

música y la canción tradicional local de la comunidad de Tiracancha, 

provincia de Calca, región del Cusco. Universidad Peruana 

Cayetano Heredia, Lima. Obtenido de 

https://repositorio.upch.edu.pe/handle/20.500.12866/10136?show=fu

ll 

Zuzunaga, J. (2022). Andinas, La Agricultura en las Sociedades. Obtenido 

de Academia : 

file:///C:/Users/Pc/Downloads/La_Agricultura_en_las_Sociedades_A

ndinas.pdf 

 

 
 
 

 

 



116 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ANEXOS 

 



117 

 

Anexos 1. Matriz de Consistencia 

Transcripción y análisis musical de las canciones utilizadas en el sara minka del distrito de Ongoy y Huaccana 

en la provincia Chincheros región Apurímac - 2022 

MATRIZ DE CONSISTENCIA  

PROBLEMA  OBJETIVOS  CATEGORIAS SUBCATEGORIAS   METODOLOGIA 

General 
¿Cómo son las canciones 
utilizadas por los comuneros 
en el sara minka del distrito 
de Ongoy y Huacana, 
provincia de Chincheros, 
región Apurímac? 

General 
Identificar las canciones 
utilizadas por los comuneros en 
la sara minka del distrito de 
Ongoy y Huacana, provincia de 
Chincheros, región Apurímac 

Minka  
 

Sara Minka 
   

Es un trabajo comunitario para el cultivo o Re 
cultivo de maíz. 

Enfoque Metodológico 
cualitativos  
Nivel del estudio 
Este trabajo es de nivel 
exploratorio,      
Objeto de estudio. 
Consistirá en la transcripción 
y descripción de las 
canciones que entonan los 
comuneros cuando realizan 
el sara minka de los distritos 
de Ongoy y Huacana, 
provincia de Chincheros 
región Apurímac. 
 
Unidad de Análisis. 
La unidad de análisis está 
constituida por las canciones 
que entonan los comuneros 
cuando realizan sara minka 
en los distritos de Ongoy y 
Huacana, provincia de 
Chincheros región Apurímac. 
 
Técnicas e Instrumentos de 
Investigación 
 Técnicas 
Observación Participante 
Procedimientos técnicos: 
Transcripción utilizando un 
software musical  
Análisis musical 
Instrumentos de recolección 
de la información. 
Software para la 
transcripción   
 

Modalidad  
 

Comunal  Participan todos los miembros de la comunidad 

Actividades 
 

Música  La cual es básicamente cantada acompañada de 
quenas 

Roles varones Realizan la labor agrícola 

mujeres Preparan los alimentos  

niños Ayudan en la actividad agrícola 

Problema Específico 
p1. ¿Cuáles es la temática o 
tópicos de las canciones 
utilizados en el Sara Minka? 
P2. ¿Cuáles son las 
funciones que cumplen las 
canciones dentro del 
contexto de la sara minka? 
P3. ¿Qué instrumentos 
musicales se utilizan en las 
canciones dentro del 
contexto de la sara minka? 
P4. ¿Cuál es el estilo musical 
de las canciones utilizados 
en el Sara Minka? 
P5. ¿Cuál es el contexto 
cultural y social de las 
canciones utilizados en el 
Sara Minka del distrito de 
Ongoy y Huacanna, provincia 
de Chincheros, región 
Apurímac? 

Objetivos Específicos 
01.  Identificar la temática o 
tópicos de las canciones 
utilizados en el Sara Minka  
P2. Analizar las funciones que 
cumplen las canciones dentro 
del contexto de la sara minka  
P3. Analizar los instrumentos 
musicales utilizados en las 
canciones dentro del contexto 
de la sara región Apurímac 
P4. Describir el estilo musical 
de las canciones utilizados en 
el Sara Minka  
P5. Explorar el contexto cultural 
y social de las canciones 
utilizados en el Sara Minka del 
distrito de Ongoy y Huacanna, 
provincia de Chincheros, región 
Apurímac. 

Canciones del 
sara minka  
Alaymuska Rumi 
Arwi qorascha  
Nuvicio 
warmaykita 
Qaynamantachi 
Kapitanchay 
qolianachay 
Wakllay Qasatas 
Yanqam Mamay 
Mandawanki 
 

Temática 
 

Alaymuska Rumi:  piedras duras que se encuentran 
en el terreno donde se realiza el trabajo. 
Arwi qorascha, mala yerba que puede echar a 
perder la cosecha del maíz 
Nuvicio warmaykita, principiantes en el trabajo del 
sembrío del maíz,  
Qaynamantachi, referido a los retos que se lanzan 
dentro de la faena para ver quién es el mejor 
trabajador. 
Kapitanchay qolianachay, ayuda que brindan el 
capitán y el qoliana a trabajador cansado. 
Wakllay Qasatas 
Yanqam Mamay Mandawanki, selección de los 
líderes del trabajo. 

Función  
 

La canción evoca el esfuerzo y sacrificio que los 
comuneros hacen para sembrar y cultivar el maíz en 
estas comunidades. Representa la unión y 
solidaridad entre los comuneros. A través de la 
canción, expresan su conexión con la tierra, su 
compromiso con el trabajo duro y su sentido de 
identidad como comunidad. 

Estilo musical La música tradicional de Apurímac, como la sara 
minkakunapi taky, se caracteriza por su arraigo en 
la cultura andina y su conexión con las prácticas 
agrícolas y rituales de la región, especialmente del 
maíz. 



118 

 

Anexos 2: Vistas fotográficas 

 

Foto 1. Comuneros de la Comunidad de Ongoy y Huaccana antes del 
inicio del sara minka con sus respectivas bolsas de coca 

 

O 

              Foto 2.  Comunero ejecutando la quena para que los trabajadores 
se levanten e inicien el trabajo  



119 

 

 

 

Foto 3.  reorganizando el trabajo del sara minka después de unos momentos de 

descanso  

 

Foto 3.  El investigador participando en la tarea del sara minka 



120 

 

 

 

Foto 3.  Descansando un momento para continuar con la faena agrícola compartiendo 

la chicha de jora  

 
Foto 3.  Las mujeres también participan preparando los alimentos 



121 

 

 

Foto 3.  Los comuneros disfrutando de los alimentos preparados por las mujeres 

 

 

 

 

 

 

 



122 

 

 

 
Foto 3.  Finalizando el trabajo acompañado de las canciones divertidas 

 

 

Foto 3.  Descansando al finalizar la tarea 



123 

 

 

 

 

Foto 3.  Retornando a casa al finalizar el trabajo 



124 

 

 

Foto 3.  Retornando a casa 

  



125 

 

Anexos 3:  Oda al Maíz de Pablo Neruda 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Oda al Maíz  

América, de un grano 
de maíz te elevaste 
hasta llenar 
de tierras espaciosas 
el espumoso 
océano. 
Fue un grano de maíz tu geografía. 
El grano 
adelantó una lanza verde, 
la lanza verde se cubrió de oro 
y engalanó la altura 
del Perú con su pámpano amarillo. 
Pero, poeta, deja 
la historia en su mortaja 
y alaba con tu lira 
al grano en sus graneros: 
canta al simple maíz de las 
cocinas. 
Primero suave barba 
agitada en el huerto 
sobre los tiernos dientes 
de la joven mazorca. 
Luego se abrió el estuche 
y la fecundidad rompió sus velos 
de pálido papiro 
para que se desgrane 
la risa del maíz sobre la tierra. 
A la piedra 
en tu viaje, regresabas. 
No a la piedra terrible, 
al sanguinario 
triángulo de la muerte mexicana, 
sino a la piedra de moler, 
sagrada 
piedra de nuestras cocinas. 
Allí leche y materia, 
poderosa y nutricia 
pulpa de los pasteles 
llegaste a ser movida 
por milagrosas manos 
de mujeres morenas. 
 

 
Donde caigas, maíz, 
en la olla ilustre 
de las perdices o entre los fréjoles 
campestres, iluminas 
la comida y le acercas 
el virginal sabor de tu substancia. 
 
Morderte, 
panocha de maíz, junto al océano 
de cantar remota y vals profundo. 
Hervirte 
y que tu aroma 
por las sierras azules 
se despliegue. 
Pero, dónde 
no llega 
tu tesoro? 
 
En las tierras marinas 
y calcáreas, 
peladas, en las rocas 
del litoral chileno, 
a la mesa desnuda 
del minero 
a veces sólo llega 
la claridad de tu mercadería. 
Puebla tu luz, tu harina, tu 
esperanza 
la soledad de América, 
y el hambre 
considera tus lanzas 
legiones enemigas. 
Entre tus hojas como 
suave guiso 
crecieron nuestros graves 
corazones 
de niños provincianos 
y comenzó la vida 
a desgranarnos 
 



126 

 

Anexos 4: Sara Minka. Canción de Alborada 

 

 

 

Sara Minka canción de Alborada  
Qakullapanchik 
Sara qallmaq 
Machukunapas 
Willkanchikunawan 
Qatun punchau chayamun 
Sarata qallmasun 
Qayllas qallarisunchik 
Kusirikuywan 
Kapitanninchik 
Aypuwasun 
Qayllasninchikman 
Sara suyunchiqta 
Aqata pawachimuy 
Machakunanchikpaq 
Pisipaytam wañuchin 
Coca mamanchik 
Paulina bara 
Maymikuna 
Yarqawankuñam 
Chaupi piñaqinti 
Qaynapunchau minkapy 
Mikuna wischusqay 
Imataraq ruwachkan 
Chuspich muyuchkan 
Kurriy warmacha 
Aparqamuy 
Wasiypy aqa 
Achka puchuchkarqa 
Compadre bilinbumbu 
Amapiñakuychu 
Quksipastamaskakuy 
Tuky yanuqta 
Inti taitapas 
Pasykunñam 
Llamkayninchikta 
Kayqa tukunchikña 
Qaku kunan llapanchik 
Paulapa wasinman 
Chaypiña machakusun 
Paqarinkama 
Taita qullana 
Upiaykusun 
Mana puchquspa 
Qallparukusunchik 
Paqarin kananqina 
Yakuta laplaspa 
Quk minkaman risunchik 
Uma nanasqa 


