
 
 

ESCUELA SUPERIOR DE FORMACIÓN ARTÍSTICA PÚBLICA 

“CONDORCUNCA” – AYACUCHO 

CARRERA DE EDUCACIÓN ARTÍSTICA  

 

 

 

 

 

 

 

 

TESIS 

EL YUNGOR HUANCAVELICANO COMO INSTRUMENTO 

PREHISPÁNICO 

Y LA CONSERVACIÓN DEL PATRIMONIO MUSICAL PERUANO 

– 2024. 

 

PARA OPTAR EL TÍTULO PROFESIONAL DE LICENCIADO EN 

EDUCACIÓN ARTÍSTICA ESPECIALIDAD MÚSICA 

 

Presentado por: 

Bach. CHRISTIAN PAVEL CHUCHÓN ANGULO 

 

ASESORA 

 

Mg. MILKA JULIA DELGADO ORTIZ 

 

AYACUCHO – PERÚ   

2024 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

DEDICATORIA 

A mis queridos padres  

Oriol y Dora 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

AGRADECIMIENTO 

A la Escuela Superior de Formación 

Artística Publica “Condorcunca” de 

Ayacucho por haberme dado la 

oportunidad y forjarme como profesional 

de educación superior, acogiéndome 

como estudiante en la Carrera de 

Educación Artística. 

A los docentes de la Escuela Superior de 

Formación Artística Publica 

“Condorcunca” de Ayacucho, quienes 

impartieron sus conocimientos y sus 

consejos en mi formación profesional y 

personal. 

Al Sr. Mario Zuasnabar Bazán, 

reconocido músico huancavelicano, por 

su importante trabajo en la conservación 

y difusión del “SANTIAGO” y el 

“YUNGOR”, así mismo por su importante 

apoyo a la elaboración del presente 

trabajo de investigación. 



Reporte de similitud

NOMBRE  DEL TRABAJO

PAVEL-CHUCHON-2024.docx

RECUENTO DE PALABRAS

23812 Words
RECUENTO  DE CARACTERES 

131492 Characters

RECUENTO  DE PÁGINAS 

101 Pages
TAMAÑO DEL ARCHIVO

19.3MB

FECHA DE ENTREGA

Nov 18, 2024 7:12 PM GMT-5
FECHA DEL INFORME

Nov 18, 2024 7:14 PM GMT-5

3% de similitud general
El total combinado de todas las coincidencias, incluidas las fuentes superpuestas, para cada
base de datos.

3% Base de datos de Internet 0% Base de datos de publicaciones

Base de datos de Crossref Base de datos de contenido publicado de
Crossref

2% Base de datos de trabajos entregados

Excluir  del Reporte de Similitud 

Material bibliográfico Material citado

Material citado Coincidencia baja (menos de 30 palabras)

Resumen



INDICE 

DEDICATORIA 

AGRADECIMIENTO 

AUTENTICIDAD 

ÍNDICE 

RESUMEN 

ABSTRACT 

INTRODUCCIÓN  

CAPÍTULO I: PLANTEAMIENTO DEL PROBLEMA 

1.1. Definición del Problema ........................................................................ 1 

1.2. Problema de la Investigación ................................................................. 2 

1.3. Objetivos de la Investigación ................................................................. 2 

1.4. Justificación ......................................................................................... 3 

2.1. Antecedentes de la Investigación ........................................................... 6 

CAPÍTULO II: MARCO TEÓRICO 

2.2. Bases Teóricas o Científicas ............................................................... 23 

2.3. Marco Conceptual .............................................................................. 24 

CAPÍTULO III: CATEGORIAS Y SUBCATEGORIAS 

3.1. Categorías ......................................................................................... 40 

3.2. Subcategorías: ................................................................................... 40 

CAPÍTULO IV: METODOLOGÍA DE LA INVESTIGACIÓN 

4.1. Tipo de Investigación .......................................................................... 42 

4.2. Nivel de Investigación ......................................................................... 42 

4.3. Diseño de Investigación ...................................................................... 43 

4.4. Unidad de Análisis .............................................................................. 43 

4.5. Técnicas e Instrumentos de Recolección de Datos ................................ 43 

4.6. Métodos ............................................................................................ 44 

4.7. Contexto Espacio-Temporal ................................................................ 44 



4.8. Contexto: Fiesta de Santiago y el Yungor huancavelicano ..................... 46 

4.9. Informante Clave ................................................................................ 49 

CAPÍTULO V: RESULTADOS 

5.1. Instrumento Prehispánico: ................................................................... 51 

5.2. El Yungor .......................................................................................... 52 

5.3. Características de la planta (Cecropia Peltata) ...................................... 53 

5.4. Características Físicas del Yungor ....................................................... 54 

5.5. Materiales para su fabricación artesanal ............................................... 56 

5.6. Proceso de Construcción .................................................................... 57 

5.7. Partes y Medidas del Yungor ............................................................... 65 

5.8. Partes del Yungor .............................................................................. 67 

5.9. Funciones y ventajas del uso de la Boquilla en el Yungor ...................... 70 

DISCUSIÓN 

CONCLUSIONES 

BIBLIOGRAFÍA 

ANEXO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



ÍNDICE DE FIGURAS 

Figura 1 Vaso Maya con Trompetas .......................................................................31 

Figura 2 Trompetas Mayas .....................................................................................32 

Figura 3 Modelo construido con rama de Cecropia obtusifolia 147cm ....................32 

Figura 4 Vista del corte de la rama de Cecropia obtusifolia de Colima ....................32 

Figura 5 Trutuka .....................................................................................................33 

Figura 6 Aérofonos .................................................................................................33 

Figura 7 Instrumentos musicales Prehispánicos .....................................................34 

Figura 8 Trompeta ..................................................................................................35 

Figura 9 Trompeta longitudinal Moche ....................................................................36 

Figura 10 Instrumentos Moche ...............................................................................36 

Figura 11 Los cazadores ........................................................................................37 

Figura 12 Trompeta prehispánica ...........................................................................37 

Figura 13 Codex Martínez Compañón ....................................................................39 

Figura 14 Mapa de Huancavelica ...........................................................................46 

Figura 15 Cecropia Petalta .....................................................................................54 

Figura 16 Yungores terminados ..............................................................................55 

Figura 17 Boquillas de Yungor ................................................................................56 

Figura 18 Materiales listos para la fabricación del Yungo .......................................57 

Figura 19 Corte limpio desde la parte más baja del tallo principal de la planta .......58 

Figura 20 Corte de tallos .........................................................................................59 

Figura 21 Corte del Orificio .....................................................................................60 

Figura 22 Traslado del material hacia el río ............................................................60 

Figura 23 Limpieza del material desde la parte inferior ...........................................61 

Figura 24 Llimpieza del interior del Yungor .............................................................62 

Figura 25 Perforación del orificio donde se colocará la boquilla de madera. ...........63 

Figura 26 Perforación del Orificio ............................................................................63 

Figura 27 Posición del labio en la boquilla ..............................................................64 

Figura 28 Ejecución del Yungor ..............................................................................66 

Figura 29 Cuerpo del Yungor ..................................................................................67 

Figura 30 Base del Yungor .....................................................................................67 

Figura 31 Longitud del cuerpo del Yungor ..............................................................67 

Figura 32 Yungores de diferentes medidas.............................................................68 

Figura 33 Diámetro del orificio superior ..................................................................68 

Figura 34 Cantidad que instrumentos que tiene un musico del Yungor, los cuales 

utiliza según la ocasión ...........................................................................................69 

Figura 35 Yungores terminados ..............................................................................70 

Figura 36 Medidas de la Boquilla del yungor ..........................................................72 

Figura 37 Partes de la Boquilla del Yungor – trompeta ...........................................72 

Figura 38 Arpegios del yungor ................................................................................75 

Figura 39 Mario Suasnabar junto a toda su colección de Yungores. .......................77 

Figura 40 Mario Zuasnabar Bazán con un Yungor y reconocimiento otorgado por la 

DDC – Huancavelica. .............................................................................................77 

Figura 41 Partitura con una transcripción de Santiago ejecutado por el Yungor .....78 

  

file:///C:/Users/LEGION/Downloads/3%20PAVEL%20CHUCHON%202024%20%20CON%20INDICE%20NUEVO%5b1%5d.docx%20para%20corregir%5b1%5d.docx%23_Toc178714328
file:///C:/Users/LEGION/Downloads/3%20PAVEL%20CHUCHON%202024%20%20CON%20INDICE%20NUEVO%5b1%5d.docx%20para%20corregir%5b1%5d.docx%23_Toc178714329
file:///C:/Users/LEGION/Downloads/3%20PAVEL%20CHUCHON%202024%20%20CON%20INDICE%20NUEVO%5b1%5d.docx%20para%20corregir%5b1%5d.docx%23_Toc178714330
file:///C:/Users/LEGION/Downloads/3%20PAVEL%20CHUCHON%202024%20%20CON%20INDICE%20NUEVO%5b1%5d.docx%20para%20corregir%5b1%5d.docx%23_Toc178714331
file:///C:/Users/LEGION/Downloads/3%20PAVEL%20CHUCHON%202024%20%20CON%20INDICE%20NUEVO%5b1%5d.docx%20para%20corregir%5b1%5d.docx%23_Toc178714332
file:///C:/Users/LEGION/Downloads/3%20PAVEL%20CHUCHON%202024%20%20CON%20INDICE%20NUEVO%5b1%5d.docx%20para%20corregir%5b1%5d.docx%23_Toc178714333
file:///C:/Users/LEGION/Downloads/3%20PAVEL%20CHUCHON%202024%20%20CON%20INDICE%20NUEVO%5b1%5d.docx%20para%20corregir%5b1%5d.docx%23_Toc178714334
file:///C:/Users/LEGION/Downloads/3%20PAVEL%20CHUCHON%202024%20%20CON%20INDICE%20NUEVO%5b1%5d.docx%20para%20corregir%5b1%5d.docx%23_Toc178714335
file:///C:/Users/LEGION/Downloads/3%20PAVEL%20CHUCHON%202024%20%20CON%20INDICE%20NUEVO%5b1%5d.docx%20para%20corregir%5b1%5d.docx%23_Toc178714336
file:///C:/Users/LEGION/Downloads/3%20PAVEL%20CHUCHON%202024%20%20CON%20INDICE%20NUEVO%5b1%5d.docx%20para%20corregir%5b1%5d.docx%23_Toc178714337
file:///C:/Users/LEGION/Downloads/3%20PAVEL%20CHUCHON%202024%20%20CON%20INDICE%20NUEVO%5b1%5d.docx%20para%20corregir%5b1%5d.docx%23_Toc178714338
file:///C:/Users/LEGION/Downloads/3%20PAVEL%20CHUCHON%202024%20%20CON%20INDICE%20NUEVO%5b1%5d.docx%20para%20corregir%5b1%5d.docx%23_Toc178714339
file:///C:/Users/LEGION/Downloads/3%20PAVEL%20CHUCHON%202024%20%20CON%20INDICE%20NUEVO%5b1%5d.docx%20para%20corregir%5b1%5d.docx%23_Toc178714340
file:///C:/Users/LEGION/Downloads/3%20PAVEL%20CHUCHON%202024%20%20CON%20INDICE%20NUEVO%5b1%5d.docx%20para%20corregir%5b1%5d.docx%23_Toc178714342
file:///C:/Users/LEGION/Downloads/3%20PAVEL%20CHUCHON%202024%20%20CON%20INDICE%20NUEVO%5b1%5d.docx%20para%20corregir%5b1%5d.docx%23_Toc178714343
file:///C:/Users/LEGION/Downloads/3%20PAVEL%20CHUCHON%202024%20%20CON%20INDICE%20NUEVO%5b1%5d.docx%20para%20corregir%5b1%5d.docx%23_Toc178714344
file:///C:/Users/LEGION/Downloads/3%20PAVEL%20CHUCHON%202024%20%20CON%20INDICE%20NUEVO%5b1%5d.docx%20para%20corregir%5b1%5d.docx%23_Toc178714345
file:///C:/Users/LEGION/Downloads/3%20PAVEL%20CHUCHON%202024%20%20CON%20INDICE%20NUEVO%5b1%5d.docx%20para%20corregir%5b1%5d.docx%23_Toc178714346
file:///C:/Users/LEGION/Downloads/3%20PAVEL%20CHUCHON%202024%20%20CON%20INDICE%20NUEVO%5b1%5d.docx%20para%20corregir%5b1%5d.docx%23_Toc178714347
file:///C:/Users/LEGION/Downloads/3%20PAVEL%20CHUCHON%202024%20%20CON%20INDICE%20NUEVO%5b1%5d.docx%20para%20corregir%5b1%5d.docx%23_Toc178714348
file:///C:/Users/LEGION/Downloads/3%20PAVEL%20CHUCHON%202024%20%20CON%20INDICE%20NUEVO%5b1%5d.docx%20para%20corregir%5b1%5d.docx%23_Toc178714349
file:///C:/Users/LEGION/Downloads/3%20PAVEL%20CHUCHON%202024%20%20CON%20INDICE%20NUEVO%5b1%5d.docx%20para%20corregir%5b1%5d.docx%23_Toc178714350
file:///C:/Users/LEGION/Downloads/3%20PAVEL%20CHUCHON%202024%20%20CON%20INDICE%20NUEVO%5b1%5d.docx%20para%20corregir%5b1%5d.docx%23_Toc178714351
file:///C:/Users/LEGION/Downloads/3%20PAVEL%20CHUCHON%202024%20%20CON%20INDICE%20NUEVO%5b1%5d.docx%20para%20corregir%5b1%5d.docx%23_Toc178714352
file:///C:/Users/LEGION/Downloads/3%20PAVEL%20CHUCHON%202024%20%20CON%20INDICE%20NUEVO%5b1%5d.docx%20para%20corregir%5b1%5d.docx%23_Toc178714353
file:///C:/Users/LEGION/Downloads/3%20PAVEL%20CHUCHON%202024%20%20CON%20INDICE%20NUEVO%5b1%5d.docx%20para%20corregir%5b1%5d.docx%23_Toc178714354
file:///C:/Users/LEGION/Downloads/3%20PAVEL%20CHUCHON%202024%20%20CON%20INDICE%20NUEVO%5b1%5d.docx%20para%20corregir%5b1%5d.docx%23_Toc178714355
file:///C:/Users/LEGION/Downloads/3%20PAVEL%20CHUCHON%202024%20%20CON%20INDICE%20NUEVO%5b1%5d.docx%20para%20corregir%5b1%5d.docx%23_Toc178714356
file:///C:/Users/LEGION/Downloads/3%20PAVEL%20CHUCHON%202024%20%20CON%20INDICE%20NUEVO%5b1%5d.docx%20para%20corregir%5b1%5d.docx%23_Toc178714357
file:///C:/Users/LEGION/Downloads/3%20PAVEL%20CHUCHON%202024%20%20CON%20INDICE%20NUEVO%5b1%5d.docx%20para%20corregir%5b1%5d.docx%23_Toc178714358
file:///C:/Users/LEGION/Downloads/3%20PAVEL%20CHUCHON%202024%20%20CON%20INDICE%20NUEVO%5b1%5d.docx%20para%20corregir%5b1%5d.docx%23_Toc178714359
file:///C:/Users/LEGION/Downloads/3%20PAVEL%20CHUCHON%202024%20%20CON%20INDICE%20NUEVO%5b1%5d.docx%20para%20corregir%5b1%5d.docx%23_Toc178714360
file:///C:/Users/LEGION/Downloads/3%20PAVEL%20CHUCHON%202024%20%20CON%20INDICE%20NUEVO%5b1%5d.docx%20para%20corregir%5b1%5d.docx%23_Toc178714361
file:///C:/Users/LEGION/Downloads/3%20PAVEL%20CHUCHON%202024%20%20CON%20INDICE%20NUEVO%5b1%5d.docx%20para%20corregir%5b1%5d.docx%23_Toc178714361
file:///C:/Users/LEGION/Downloads/3%20PAVEL%20CHUCHON%202024%20%20CON%20INDICE%20NUEVO%5b1%5d.docx%20para%20corregir%5b1%5d.docx%23_Toc178714362
file:///C:/Users/LEGION/Downloads/3%20PAVEL%20CHUCHON%202024%20%20CON%20INDICE%20NUEVO%5b1%5d.docx%20para%20corregir%5b1%5d.docx%23_Toc178714363
file:///C:/Users/LEGION/Downloads/3%20PAVEL%20CHUCHON%202024%20%20CON%20INDICE%20NUEVO%5b1%5d.docx%20para%20corregir%5b1%5d.docx%23_Toc178714364
file:///C:/Users/LEGION/Downloads/3%20PAVEL%20CHUCHON%202024%20%20CON%20INDICE%20NUEVO%5b1%5d.docx%20para%20corregir%5b1%5d.docx%23_Toc178714365
file:///C:/Users/LEGION/Downloads/3%20PAVEL%20CHUCHON%202024%20%20CON%20INDICE%20NUEVO%5b1%5d.docx%20para%20corregir%5b1%5d.docx%23_Toc178714366
file:///C:/Users/LEGION/Downloads/3%20PAVEL%20CHUCHON%202024%20%20CON%20INDICE%20NUEVO%5b1%5d.docx%20para%20corregir%5b1%5d.docx%23_Toc178714367
file:///C:/Users/LEGION/Downloads/3%20PAVEL%20CHUCHON%202024%20%20CON%20INDICE%20NUEVO%5b1%5d.docx%20para%20corregir%5b1%5d.docx%23_Toc178714367


PRESENTACIÓN 

Señores miembros del jurado: 

De acuerdo con el Reglamento de Grados y Títulos de la Escuela Superior de 

Formación Artística Pública “Condorcunca” de Ayacucho, presento la Tesis titulada 

“El Yungor Huancavelicano, Instrumento Prehispánico en las Fiestas de Santiago de 

Huancavelica” para optar el Título de Licenciado en Educación Artística Especialidad 

Música. 

La investigación realizada se centra en el estudio del Yungor huancavelicano 

como instrumento musical prehispánico, para realizar este trabajo fue importante 

tomar en cuenta dos aspectos. Por una parte, fue conocer el origen de dicho 

instrumento, qué herramientas y materiales se requieren para su fabricación, cual es 

el proceso de construcción y las características físicas y musicales del Yungor y por 

otra parte conocer el origen y la práctica del “Santiago” como fiesta costumbrista 

Huancavelicana y de qué manera está relacionada al yungor. 

Los capítulos organizados son: I: Planteamiento del problema; en este 

capítulo se describe la problemática que actualmente enfrenta el yungor como 

instrumento musical pre hispánico y la escasa investigación realizada en trabajos de 

investigación sobre el tema. El capítulo II. Marco Teórico, este capítulo este aborda 

los antecedentes internacionales y nacionales respecto a la temática de 

investigación, así como la fundamentación teórica, técnica y humanística El capítulo 

III. Marco Metodológico, muestra la metodología utilizada en el trabajo de 

investigación, la cual es básicamente cualitativa. El Capítulo IV. Resultados, 

Conclusiones, Sugerencias y Referencia Bibliográfica. Los resultados que se 

presentarán a continuación son el producto de un riguroso trabajo respaldado por un 

arduo esfuerzo y dedicación.  En resumen, esta investigación tiene como propósito 

arrojar luz sobre la importancia  

Los resultados obtenidos en esta investigación es producto de un trabajo 

sostenido y técnico desarrollado con esfuerzo y dedicación.  

 



RESUMEN 

El presente trabajo de investigación se centra en el estudio del Yungor 

huancavelicano, instrumento aerófono de origen prehispánico evidenciado en 

láminas, cerámicas y otros elementos arqueológicos e históricos que muestran la 

existencia de estos instrumentos en el mundo andino. La Investigación tuvo como 

objetivo  explicar porque estudiar el Yungor huancavelicano, instrumento musical pre 

hispánico; describir el proceso de fabricación del Yungor, desde la selección del árbol 

joven hasta su confección final, así mismo, su contribución a la diversidad de 

instrumentos aerófonos prehispánicos, con un enfoque en su diseño, sonoridad y 

evolución y explorar las características físicas y musicales  del Yungor en relación 

con el Santiago, fiesta costumbrista Huancavelicana  vinculada con el ganado. El 

enfoque utilizado fue el cualitativo con énfasis en los estudios culturales y el diseño 

fue etnográfico, contándose con la participación activa del constructor de Yungor 

Mario Suasnabar Bazán como informante clave, y cuyo resultado se muestra en la 

parte final del presente trabajo.  

 

Palabras Clave: Yungor, Instrumento musical pre hispánico  

  



ABSTRAC 

The present research focuses on the study of the Huancavelican Yungor, an 

aerophone instrument of pre-Hispanic origin evidenced in engravings, ceramics, and 

other archaeological and historical artifacts that show the existence of these 

instruments in the Andean world. The research aimed to explain why studying the 

Huancavelican Yungor, a pre-Hispanic musical instrument; describe the process of 

making the Yungor, from the selection of the young tree to its final construction, as 

well as its contribution to the diversity of pre-Hispanic aerophone instruments, with a 

focus on its design, sound, and evolution, and explore the physical and musical 

characteristics of the Yungor in relation to the Santiago, a Huancavelican customary 

festival linked to livestock. The approach used was qualitative with an emphasis on 

cultural studies, and the design was ethnographic, with the active participation of 

Yungor constructor Mario Zuasnabar Bazán as a key informant, whose result is shown 

in the final part of this work. 

 

Keywords: Yungor, pre-Hispanic musical instrument 

  



INTRODUCCIÓN 

La música es una expresión profunda de la historia y la cultura de un pueblo. 

En el vasto repertorio sonoro de los Andes peruanos, encontramos una joya singular: 

el Yungor huancavelicano, un instrumento prehispánico que resuena con la esencia 

misma de una tradición milenaria. A lo largo de los siglos, los instrumentos aerófonos 

han tejido un hilo invisible que conecta a las antiguas civilizaciones con el presente. 

Su evolución, desde tiempos inmemoriales hasta nuestros días, revela no solo 

cambios en su forma y función, sino también la profunda importancia que la música 

ha tenido en las sociedades antiguas. 

El Yungor, originario de Huancavelica, es un testimonio vivo de esta rica 

herencia musical. Utilizado principalmente en la festividad de pago a la tierra, este 

instrumento ha sido testigo de la transformación cultural que ha marcado la historia 

de los Andes. Bajo el nombre adoptado de Santiago o Tayta Shanti después de la 

llegada de los españoles, la festividad es un ejemplo elocuente de la imposición 

cultural en la región. Colaborando estrechamente con destacados huancavelicanos 

como el Sr. Mario Suasnabar Bazán, principal intérprete del Yungor, a través de su 

experiencia y conocimiento, exploramos no solo los aspectos musicales y 

constructivos del instrumento, sino también su profundo significado cultural y 

simbólico. 

Nuestro estudio se enmarca en un contexto más amplio de investigación 

sobre los instrumentos musicales prehispánicos en América. Autores como Caria, 

Sánchez, Gudemos y Velásquez han analizado detalladamente la importancia 

cultural y ritual de estos instrumentos en las sociedades antiguas, arrojando luz sobre 

su función social y simbólica.  Al centrarnos en el Yungor, pretendemos que se 

conozca su construcción paso a paso y se incorpore como conocimiento nuevo al 

plan curricular de las Escuelas de Educación Artística, también pretendemos 

colaborar con la preservación y valoración de una tradición ancestral que corre el 

riesgo de desvanecerse en el tiempo. Nuestra investigación no solo ampliará el 

entendimiento de esta práctica cultural única, sino que también enriquecerá el 

conocimiento sobre las costumbres y tradiciones de Huancavelica, ofreciendo una 

visión más profunda de la cultura musical y festiva de la región. 

En última instancia, el estudio del Yungor no solo nos acerca a nuestra historia 

y patrimonio cultural, sino que también nos invita a reflexionar sobre la universalidad 

del lenguaje musical y su capacidad para unirnos más allá de las fronteras del tiempo 



y el espacio. En las notas del Yungor, encontramos un eco eterno que resuena con 

la riqueza y la diversidad de nuestra identidad peruana. Los antecedentes 

internacionales proporcionan una visión variada y profunda sobre los instrumentos 

musicales prehispánicos y su significado cultural en diferentes contextos. En primer 

lugar, Caria (2021) ofrece una perspectiva ontológica sobre los instrumentos 

musicales del Noroeste Argentino, explorando su función en la percepción del mundo 

y en rituales de renovación material y energética. Destaca la importancia de la música 

en la cosmovisión y prácticas chamánicas de las sociedades prehispánicas de la 

región.  

Por otro lado, Sánchez (2021) enfoca su estudio en la Colección del Museo 

Amparo, resaltando la diversidad de instrumentos musicales prehispánicos de las 

culturas mesoamericanas. Se examinan detalles técnicos y acústico-musicales de 

estos instrumentos, así como su uso en la vida cotidiana y rituales ceremoniales. 

Civallero (2014) y Gudemos (2014) profundizan en la investigación de instrumentos 

específicos, como las "Largas Trompetas de los Andes" y las trompetas andinas 

prehispánicas, respectivamente. Civallero destaca el papel del Yungor en 

festividades andinas, mientras que Gudemos analiza la tecnología y simbolismo de 

las trompetas en diversas regiones andinas, subrayando su función como emblemas 

de poder. 

 Pérez (2013) aborda la clasificación de instrumentos musicales desde una 

perspectiva americana, proponiendo una actualización del sistema de clasificación 

Sachs-Hornbostel para adaptarlo a las necesidades metodológicas del estudio del 

material organológico americano. Mancini (2011) profundiza en el significado cultural 

del patrimonio arquitectónico, resaltando su evolución a lo largo del tiempo y su 

relación con la historia y la sociedad. Destaca la importancia de comprender cómo 

los bienes adquieren significados culturales influenciados por el contexto social. 

Finalmente, Velásquez (2003) realiza un análisis virtual de trompetas mayas, 

explorando su función en ceremonias y rituales, así como su capacidad para generar 

sonidos diversos y su posible conexión con técnicas vocales de otras culturas. 

En conjunto, estos antecedentes internacionales ofrecen una visión integral y 

enriquecedora sobre los instrumentos musicales prehispánicos, destacando su 

importancia en la cultura y sociedad de las civilizaciones antiguas en América. 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAPÍTULO I: PLANTEAMIENTO DEL PROBLEMA 

1.1. Definición del Problema  

La problemática respecto al estudio del Yungor, un instrumento aerófono de 

origen prehispánico, radica en la falta de investigación exhaustiva y atención 

académica que se le ha otorgado a pesar de su importancia cultural y musical en la 

región de Huancavelica. Aunque se reconoce su singularidad en términos de 

construcción y ejecución, el Yungor ha sido subestimado en comparación con otros 

instrumentos prehispánicos, como las flautas traversas de la cultura Caral, que han 

recibido mayor atención por parte de los estudiosos. El desconocimiento sobre la 

construcción, sonoridad y significado cultural del Yungor limita la comprensión de su 

papel en las tradiciones de la región de Huancavelica y su contribución a la herencia 

musical peruana. Además, la falta de investigación en este ámbito dificulta la 

preservación y valoración adecuada de este instrumento único, lo que podría llevar a 

su eventual desaparición o al olvido de sus técnicas de fabricación y ejecución. La 

ausencia de estudios exhaustivos sobre el Yungor también impide la ampliación del 

conocimiento sobre la evolución de los instrumentos musicales prehispánicos en 

Sudamérica y su relación con otras culturas e imperios que se desarrollaron en la 



2 
 

región. Esto representa una brecha en la comprensión de la historia musical y cultural 

del continente sudamericano y limita las oportunidades para explorar la diversidad y 

la complejidad de las prácticas musicales precolombinas. 

Por lo tanto, es imperativo abordar esta falta de investigación mediante un 

estudio detallado y sistemático del Yungor huancavelicano, que no solo amplíe 

nuestro conocimiento sobre este instrumento en particular, sino que también 

contribuya a una comprensión más profunda de la música y las tradiciones culturales 

de Huancavelica y de Sudamérica en su conjunto. 

1.2. Problema de la Investigación 

1.2.1. Problema Principal 

¿Por qué estudiar el proceso de fabricación del Yungor huancavelicano, 

instrumento musical pre hispánico? 

1.2.2. Problemas Específico 

P1. ¿Cómo es el proceso de fabricación del Yungor huancavelicano, 

instrumento musical pre hispánico? 

P2. ¿Cuáles son las características físicas y musicales del Yungor 

huancavelicano, instrumento musical pre hispánico? 

 

1.3. Objetivos de la Investigación 

1.3.1. Objetivo General 

Estudiar el proceso de fabricación del Yungor huancavelicano, instrumento 

musical pre hispánico 

1.3.2. Objetivos Específicos 

 O1. Describir el proceso de fabricación del Yungor, desde la selección del 

árbol joven hasta su confección final, así mismo, su contribución a la diversidad de 

instrumentos aerófonos prehispánicos, con un enfoque en su diseño, sonoridad y 

evolución. 

O2. Explorar las características físicas y musicales del Yungor, instrumento 

musical pre hispánico. 



3 
 

1.4. Justificación 

1.4.1. Justificación Teórica  

La investigación actual sobre el Yungor, un instrumento musical prehispánico 

de Huancavelica, se justifica teóricamente en su capacidad para revalorizar y 

preservar el patrimonio cultural andino. En el contexto académico y cultural, esta 

investigación responde a la necesidad de documentar y analizar un instrumento único 

que ha sido transmitido de manera oral, estando en riesgo de desaparecer. El estudio 

busca reconectar a las nuevas generaciones con sus raíces ancestrales, 

promoviendo la identidad cultural y el reconocimiento de símbolos tradicionales como 

el Yungor. 

Desde la perspectiva educativa, el trabajo se enmarca en la Ley Universitaria 

30220, que establece que la investigación es una función esencial de las 

universidades y debe orientarse hacia el conocimiento que aborde las necesidades 

sociales y la realidad nacional. Este proyecto cumple con dicha función, no solo al 

preservar el Yungor, sino también al integrarlo en programas educativos y 

publicaciones, fomentando la apreciación y valoración del patrimonio cultural entre 

las generaciones jóvenes. Según autores como Freire (1970), la educación tiene un 

rol liberador, permitiendo a los individuos comprender y apropiarse de su historia. En 

este sentido, la investigación no solo preserva un legado, sino que también impulsa 

la creación de conocimiento nuevo y pertinente para el desarrollo cultural del país. 

Este trabajo, por tanto, no solo contribuye al conocimiento de la música 

prehispánica y la cultura musical regional, sino que también fortalece la identidad 

cultural y promueve la investigación futura, posicionando al Yungor como un símbolo 

clave para la educación artística y la difusión del patrimonio cultural. 

1.4.2. Justificación Práctica 

La implicancia práctica de esta investigación sobre el Yungor radica en su 

capacidad para generar un impacto directo en la educación y en la valorización de la 

cultura por parte de las nuevas generaciones. Al documentar y analizar este 

instrumento prehispánico, el estudio no solo contribuye al conocimiento académico, 

sino que también promueve la ejecución del Yungor entre niños y jóvenes, 

fomentando su interés por la música tradicional andina. 

Este enfoque práctico responde a la necesidad de revalorar las tradiciones 

culturales, asegurando su continuidad y transmisión a las futuras generaciones, 



4 
 

quienes son el pilar del desarrollo cultural y social del país. La investigación permitirá 

integrar el Yungor en programas educativos y actividades artísticas, creando 

oportunidades para que los jóvenes se apropien de este legado cultural y lo 

mantengan vivo a través de la práctica musical. 

Al involucrar a la población infantil y juvenil en la ejecución del Yungor, se 

logra no solo preservar un instrumento en peligro de desaparecer, sino también 

fortalecer la identidad cultural en las escuelas y comunidades. De esta manera, el 

estudio aporta una herramienta valiosa para la enseñanza artística, la promoción del 

patrimonio cultural y el desarrollo de una conciencia social en torno a nuestras raíces 

ancestrales. 

1.4.3. Justificación Metodológica 

La metodología empleada en esta investigación sobre el Yungor se justifica 

en función de la necesidad de documentar, preservar y promover el conocimiento de 

este instrumento prehispánico de Huancavelica de manera sistemática y rigurosa. 

Dado que el Yungor ha sido transmitido mayormente a través de la tradición oral, es 

fundamental emplear métodos cualitativos que permitan recopilar información directa 

de los portadores del conocimiento ancestral, como músicos tradicionales, artesanos 

y líderes comunitarios. Las entrevistas, el trabajo de campo etnográfico y la 

observación participante serán esenciales para captar no solo los aspectos técnicos 

del instrumento, sino también su valor simbólico y cultural en su contexto original. 

Asimismo, el enfoque de esta investigación se orienta hacia un proceso de 

revalorización cultural, por lo que se complementará con un análisis documental que 

permita situar el Yungor dentro de la historia musical andina y su evolución. El uso 

de métodos comparativos también será clave para establecer conexiones entre el 

Yungor y otros instrumentos prehispánicos, lo que permitirá una mejor comprensión 

de su rol en la música tradicional andina. 

La investigación también se enmarca en un enfoque pedagógico, donde la 

metodología debe adaptarse para asegurar que el conocimiento generado sea 

accesible y aplicable en contextos educativos. Por ello, el diseño de materiales 

didácticos, como guías y partituras adaptadas, así como la planificación de talleres 

prácticos para niños y jóvenes, forma parte de la estrategia metodológica. Estos 

materiales facilitarán la enseñanza del Yungor en escuelas y centros culturales, 

integrando el patrimonio musical en los currículos educativos. 



5 
 

En resumen, la metodología está estructurada para cumplir con tres objetivos 

fundamentales: la recopilación rigurosa de información, la revalorización del Yungor 

en su contexto cultural y la implementación práctica de los resultados en el ámbito 

educativo. Esta combinación metodológica garantiza la efectividad del estudio, 

permitiendo que tanto el conocimiento académico como la práctica musical del 

Yungor se perpetúen a través de las generaciones futuras. 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAPÍTULO II: MARCO TEÓRICO 

2.1. Antecedentes de la Investigación 

Los antecedentes de la Investigación son los siguientes:  

2.1.1. A Nivel Internacional 

Caria (2021) Vida y muerte de los instrumentos musicales prehispánicos de 

las tierras bajas del Noroeste Argentino. En este estudio se examinan instrumentos 

musicales del estilo Candelaria procedentes del Noroeste Argentino, analizando 

aspectos técnicos, funcionales e iconográficos desde una perspectiva ontológica que 

integra el perspectivismo y el animismo, junto con la antropología transpersonal. Se 

exploran posibles significados asociados a estos instrumentos como sujetos/objetos 

en las sociedades prehispánicas, resaltando su papel en la percepción del mundo y 

la transformación de la realidad. Se discuten las funciones de los instrumentos en 

contextos sociales y ceremoniales, así como su escasa representación cuantitativa 

en la muestra analizada. Se plantea que estos objetos actúan como herramientas de 

negociación con entidades no humanas y como parte de rituales para la renovación 

material y energética. Se destaca la importancia de la música y los sonidos en la 



7 
 

percepción chamánica de la realidad, así como su papel en la comunicación con 

diferentes planos de existencia. En resumen, se sugiere que los instrumentos 

musicales son elementos clave en la comprensión de las cosmovisiones y prácticas 

chamánicas en las sociedades prehispánicas del Noroeste Argentino (Caria, 2021) 

Sánchez (2021) en su artículo titulado Los instrumentos musicales 

prehispánicos de la Colección del Museo Amparo, dice que los instrumentos 

musicales prehispánicos son una fascinante ventana hacia las culturas antiguas de 

América. Aunque la literatura especializada ha proporcionado ciertos detalles sobre 

la música prehispánica, la información sobre la materialidad y las propiedades 

acústico-musicales de estos instrumentos es escasa. Sin embargo, algunos estudios 

han arrojado luz sobre este tema.  En el Museo Amparo, se encuentra una colección 

representativa de instrumentos musicales prehispánicos de las culturas 

mesoamericanas. Estos instrumentos, fabricados en diversos materiales como 

cerámica, concha y metal, nos permiten comprender cómo se materializaba el sonido 

en formas variadas. Además, se han realizado estudios detallados con fotografías y 

radiografías para explorar su uso y significado.  Algunos ejemplos de instrumentos 

prehispánicos incluyen: Silbatos: Pequeños instrumentos de hueso que datan de más 

de 3,000 años a.C. Se descubrió uno de estos silbatos en el templo de las “Manos 

Cruzadas” en Kotosh, cerca de la ciudad de Huánuco. Ocarinas: Estos instrumentos 

de viento, también conocidos como “flautas de tierra”, eran utilizados en diversas 

culturas prehispánicas y Trompetas en arcilla: Algunas culturas, como las Tuza y 

Tumaco-La Tolita II, creaban trompetas de arcilla para ceremonias y rituales. 

Además, en el antiguo Perú, la música y el canto eran parte integral de la vida. 

Las danzas representaban actividades cotidianas y rituales, y los instrumentos 

acompañaban estas expresiones artísticas. Por ejemplo, los Vicus elaboraron 

diversas danzas, como el Uaricsa Arahui (danza del inca) y la Puruc Aya (procesión 

funeraria).En Guatemala, algunas agrupaciones contemporáneas, como Grupo 

Sotz’il, Música Maya Aj’ y Hacedor de lluvia, han utilizado réplicas de instrumentos 

prehispánicos en sus composiciones musicales. Estas agrupaciones han continuado, 

innovado y experimentado con estos instrumentos a lo largo de más de 15 años. En 

resumen, los instrumentos musicales prehispánicos son tesoros culturales que nos 

conectan con las vibrantes tradiciones sonoras de las civilizaciones antiguas. Su 

estudio y preservación nos permiten apreciar la riqueza musical de nuestros 

ancestros. 

https://www.academia.edu/72831026/Los_instrumentos_musicales_prehisp%C3%A1nicos_de_la_Colecci%C3%B3n_del_Museo_Amparo
https://www.academia.edu/72831026/Los_instrumentos_musicales_prehisp%C3%A1nicos_de_la_Colecci%C3%B3n_del_Museo_Amparo
https://www.academia.edu/72831026/Los_instrumentos_musicales_prehisp%C3%A1nicos_de_la_Colecci%C3%B3n_del_Museo_Amparo
https://www.academia.edu/72831026/Los_instrumentos_musicales_prehisp%C3%A1nicos_de_la_Colecci%C3%B3n_del_Museo_Amparo
https://www.academia.edu/72831026/Los_instrumentos_musicales_prehisp%C3%A1nicos_de_la_Colecci%C3%B3n_del_Museo_Amparo
https://www.academia.edu/72831026/Los_instrumentos_musicales_prehisp%C3%A1nicos_de_la_Colecci%C3%B3n_del_Museo_Amparo
https://www.academia.edu/72831026/Los_instrumentos_musicales_prehisp%C3%A1nicos_de_la_Colecci%C3%B3n_del_Museo_Amparo
https://www.academia.edu/72831026/Los_instrumentos_musicales_prehisp%C3%A1nicos_de_la_Colecci%C3%B3n_del_Museo_Amparo
https://www.academia.edu/72831026/Los_instrumentos_musicales_prehisp%C3%A1nicos_de_la_Colecci%C3%B3n_del_Museo_Amparo
https://www.academia.edu/72831026/Los_instrumentos_musicales_prehisp%C3%A1nicos_de_la_Colecci%C3%B3n_del_Museo_Amparo
https://repositorio.uvg.edu.gt/handle/123456789/3741
https://repositorio.uvg.edu.gt/handle/123456789/3741
https://www.academia.edu/72831026/Los_instrumentos_musicales_prehisp%C3%A1nicos_de_la_Colecci%C3%B3n_del_Museo_Amparo
https://www.academia.edu/72831026/Los_instrumentos_musicales_prehisp%C3%A1nicos_de_la_Colecci%C3%B3n_del_Museo_Amparo
https://www.academia.edu/72831026/Los_instrumentos_musicales_prehisp%C3%A1nicos_de_la_Colecci%C3%B3n_del_Museo_Amparo


8 
 

Baque y Portilla (2021) en su investigación titulada “El aprendizaje 

significativo como estrategia didáctica para la enseñanza – aprendizaje” Los 

conocimientos adquiridos a lo largo de nuestras vidas constituyen parte fundamental 

del capital cultural con el que aportamos a la sociedad. Las tareas llevadas a cabo 

por los docentes son uno de los mayores retos para el desarrollo de un país, ya que 

una sociedad educada es una sociedad productiva. En este contexto, se relieva la 

importancia de la aplicación de enfoques pedagógicos que permitan la innovación en 

los procesos de enseñanza. El aprendizaje significativo se presenta como un enfoque 

para mejorar los aprendizajes. El estudio hace parte de un proyecto de investigación, 

en el que se estudia aprendizaje significativo y su aplicación a través de estrategia 

didáctica para innovar la enseñanza y mejorar los aprendizajes. En este trabajo se 

presenta un estudio bibliográfico documental de tipo descriptivo, en el que se destaca 

la importancia que tiene el aprendizaje significativo para alcanzar aprendizajes con 

sentido para los estudiantes, que permanezca y se renueve a través del tiempo. Estos 

aprendizajes se logran a través de estrategias didácticas innovadoras. (Baque & 

Portilla, 2021) 

Civallero (2014) Las Largas Trompetas de los Andes: Una breve Introducción 

el Yungor ha sido objeto de estudio por parte del investigador, músico, bibliotecario 

e investigador argentino Edgardo Civallero. En su libro “Las Largas Trompetas de los 

Andes”, publicado el año 2014 describe al Yungor como una enorme trompeta 

natural, que tradicionalmente se elabora con un tallo florífero de maguey (Agave 

americana). Sin embargo, también menciona que en algunos casos se construye con 

tallos gruesos de caña mamaq, troncos de chonta blanca o saúco, o incluso de 

hojalata. La decoración del instrumento a menudo incluye cintas, lana, cables de 

colores o tiras plásticas. 

Civallero señala que esta trompeta es característica de los Andes centrales y 

meridionales de Perú, encontrándose especialmente en los departamentos de Junín, 

Huancavelica, Ayacucho, Apurímac y Arequipa. El Yungor desempeña un rol esencial 

en la festividad de Santiago (25 de julio), una celebración que fusiona la adoración 

cristiana con el culto ancestral al Tayta Wamani, protector de los rebaños y cosechas. 

En esta festividad, se destaca la participación de mujeres cantando coplas en 

quechua y hombres tocando instrumentos como el violín, arpa, waqra-phuku y, por 

supuesto, el Yungor. 



9 
 

La interpretación del Yungor, según Civallero (2014), se realiza de manera 

lateral, sosteniéndolo diagonalmente con la mano izquierda y apoyándolo con la 

derecha. Además de su uso en la fiesta de Santiago, el Yungor también acompaña 

otras danzas tradicionales. 

Esta perspectiva internacional enriquece la comprensión del Yungor, no solo 

como un elemento de la cultura musical de Huancavelica, sino también como parte 

de un contexto andino más amplio. La investigación de Civallero proporciona un 

marco valioso para comprender el lugar del Yungor en la tradición musical andina y 

su relevancia en las festividades y prácticas culturales regionales. (Civallero, 2014) 

Gudemos (2014) en su artículo titulado Trompetas andinas pre hispánicas: 

tradiciones constructivas y relaciones de poder trata sobre las técnicas desarrolladas 

en el Mundo Andino prehispánico para la construcción de trompetas naturales y la 

función social de estos instrumentos como emblemas de poder explora las técnicas 

utilizadas en el Mundo Andino prehispánico para fabricar trompetas naturales y su 

función como emblemas de poder. Se aborda el análisis de diferentes aerófonos, 

como flautas óseas y trompetas, desde una perspectiva musicológica y organológica, 

así también se presentan ejemplares seleccionados de museos, con un enfoque en 

su adaptación acústica y construcción, describiéndose detalladamente la 

metodología utilizada, que incluye estudios acústicos y morfológicos, así como 

análisis de contextos de hallazgo e iconografía.  

Se discute la tecnología desarrollada por la cultura Moche para la 

construcción de trompetas de cerámica en forma de caracol, destacando su 

creatividad y conocimiento acústico. Se analiza la diversidad de diseños y materiales 

utilizados en la fabricación de trompetas en diferentes regiones andinas, así como su 

función y simbolismo en la sociedad prehispánica. Se resalta la importancia de estos 

instrumentos como símbolos de autoridad y poder, tanto en contextos ceremoniales 

como funerarios. Se concluye destacando la relevancia cultural y tecnológica de las 

trompetas prehispánicas, que reflejan una dinámica cultural en constante evolución 

a lo largo del tiempo. (Gudemos, 2014 ) 

Pérez (2013) En su artículo titulado Clasificación Sachs-Hornbostel de 

instrumentos musicales: una revisión y aplicación desde la perspectiva americana El 

sistema de clasificación de instrumentos musicales ideado por Curt Sachs y Erich 

Moritz von Horbonstel en 1914 es universalmente usado hasta hoy.  



10 
 

El artículo revisa el sistema de clasificación de instrumentos musicales, con 

un enfoque en la realidad americana, especialmente la prehispánica. Destaca el 

sistema Sachs-Hornbostel (SH) por su amplia utilización en la región, aunque 

reconoce sus limitaciones. Propone una actualización adaptada a las necesidades 

metodológicas del estudio del material organológico americano. Presenta resultados 

de investigación de José Pérez de Arce y Francisca Gili, quienes aplicaron este 

sistema. Destaca la utilidad del SH para comprender tendencias musicales en 

América y discute sus ventajas y desafíos. 

El análisis incluye sistemas históricos de clasificación, desde el chino hasta el 

europeo, destacando la contribución de Víctor Mahillon y el SH desarrollado por 

Sachs y Hornbostel en 1914. Se critican las características del SH, como su 

metodología de árbol filogenético y criterios de subdivisión, así como su aplicabilidad 

en la realidad prehispánica. Se señala que, a pesar de sus limitaciones, sigue siendo 

el sistema más utilizado y aceptado, especialmente en América Latina, debido a su 

comprensión de diseños acústicos y la identificación de tendencias estético-sonoras. 

Se destaca que el SH proporciona una metodología para abordar los 

instrumentos musicales según estándares internacionales para la documentación del 

patrimonio. Diversas instituciones han contribuido a su normalización, generando 

tesauros y jerarquías para sistematizar la información en bases de datos. Se 

recomienda el SH para la creación de bases de datos y fichas de instrumentos 

musicales a nivel nacional e internacional. 

Una propuesta de actualización del SH busca hacerlo más comprensible para 

un público de habla español y como una herramienta metodológica que acoja las 

variables propias de América. Se discuten criterios principales, como la definición de 

instrumento musical, criterios metodológicos básicos para su estudio y relaciones 

temporales y espaciales entre instrumentos musicales. Se presenta una versión 

revisada del sistema SH. 

El artículo también aborda temas como el diseño sonoro de los instrumentos 

musicales, las características organológicas y los principios metodológicos de la 

organología, incluyendo la diferenciación entre función acústica y tañido, las 

paradojas asociadas con el tañido de instrumentos musicales y el concepto de 

tendencia. Se destaca la importancia de la organología para investigar el pasado 

musical. (Pérez, Pérez (2013) En Clasificación Sachs-Hornbostel de instrumentos 

musicales: una revisión y aplicación desde la perspectiva americana , 2013) 



11 
 

Manzini (2011) en el Texto Estudios del Patrimonio Cultural, dice que el 

significado cultural del patrimonio es clave en la conservación del patrimonio, ya que 

es considerado eje en la toma de decisiones en la protección, manejo y fundamento 

de la interpretación de los bienes. El patrimonio cultural en su origen posee un 

significado inicial que a lo largo de su vida puede mutar, enriquecerse con el cruce 

de diversas miradas, e incluso es factible que se pierda. Estas particularidades 

transforman el significado inicial de los bienes en cultural. La pérdida y/o falta de 

comprensión del significado asociada a la obsolescencia y/o abandono funcional de 

los bienes, conduce inevitablemente a la desvalorización de los mismos. Esta 

particularidad contribuye a la desprotección y pérdida del patrimonio cultural. En la 

actualidad, se observa en el marco de la conservación, que el concepto significado 

cultural, también entendido como significación cultural, no se encuentra claramente 

definido. Es por ello que en el presente trabajo se pretende contribuir a clarificar el 

concepto significado cultural y explicar su relación con la valoración de los bienes 

patrimoniales. Como también se procura presentar un camino metodológico por el 

cual se podría abordar el significado desde un enfoque disciplinar histórico 

arquitectónico. (Manzini, 2011) La investigación aborda el significado cultural del 

patrimonio arquitectónico, resaltando su complejidad y su relación con la historia y la 

sociedad. Se destaca que el significado de la arquitectura evoluciona con el tiempo y 

se carga de nuevas connotaciones, lo que lo convierte en un concepto dinámico y 

culturalmente relevante. Se enfatiza en la necesidad de comprender cómo los bienes 

arquitectónicos adquieren significados culturales a lo largo del tiempo, influenciados 

por la función que cumplen y el contexto social en el que se encuentran. Además, se 

explora la relación entre el significado cultural y la valoración del patrimonio, 

destacando que los valores asignados a los bienes patrimoniales reflejan las 

necesidades y percepciones de la sociedad en un momento dado. En resumen, se 

subraya la importancia de entender el significado cultural como una herramienta para 

comprender la historia y la identidad cultural de una comunidad. El estudio 

interdisciplinario es fundamental para determinar el significado cultural en la 

conservación del patrimonio arquitectónico. En este trabajo se adopta un enfoque 

histórico-arquitectónico, destacando la influencia de diversos autores y corrientes 

teóricas en la conformación del método histórico-crítico arquitectónico. Este método 

combina la historia, la teoría y la crítica para interpretar el significado de la 

arquitectura en su contexto cultural e histórico. La historia proporciona una 

comprensión contextual y diacrónica de los bienes patrimoniales, mientras que la 



12 
 

teoría arquitectónica establece los principios y conceptos necesarios para la crítica. 

A través de este enfoque, se puede analizar cómo los bienes patrimoniales funcionan 

como documentos históricos que informan sobre la sociedad y la cultura de la época 

en la que fueron creados. Estos edificios son testimonios culturales que ofrecen una 

amplia gama de información, desde aspectos técnicos y artísticos hasta valores 

estéticos y simbólicos. En resumen, el estudio del patrimonio arquitectónico aporta 

una comprensión profunda de la evolución histórica y cultural de una sociedad, 

ayudando a preservar su identidad y memoria colectiva.   

En conclusión: En este trabajo, se abordó el significado cultural de los bienes 

patrimoniales desde una perspectiva histórico-arquitectónica en el contexto de la 

conservación. Se explicó su relación con la conservación y la valoración del 

patrimonio, proponiendo el uso del método histórico crítico arquitectónico para 

comprender este significado. Se considera al significado cultural como una 

construcción conceptual compleja que abarca todas las etapas de la vida histórica de 

un bien patrimonial, permitiendo comprender su razón de ser en el tiempo y su 

importancia en la vida social. Además, se destacó la importancia de buscar un mayor 

conocimiento del significado cultural del patrimonio, ya que influye en la identidad de 

las comunidades y guía las decisiones de conservación y las actividades 

relacionadas con el turismo cultural. (Manzini, 2011)  

Velásquez (2003) Análisis Virtual de Trompetas Mayas. El objetivo del estudio 

fue analizar un modelo experimental de trompetas de madera utilizadas en las 

culturas del México Antiguo, como las representadas en la iconografía maya. Aunque 

se conoce poco sobre estas trompetas, se cree que eran utilizadas en ceremonias, 

fiestas y rituales, como los sacrificios. A pesar de su desaparición, se pueden estudiar 

a través de modelos experimentales basados en dimensiones aproximadas a las del 

didjeridu típico. Se ha seleccionado Cecropia obtusifolia como material para el 

modelo experimental debido a sus características adecuadas. La construcción del 

modelo implica el proceso de seleccionar, secar y trabajar las ramas para obtener la 

forma deseada de la trompeta. El mecanismo sonoro de la trompeta se basa en la 

vibración de los labios del operador y el diseño del resonador cónico truncado. El 

análisis sonoro del modelo experimental muestra que puede generar diversos 

sonidos, incluidos bramidos similares a los de animales grandes y sonidos 

compuestos, como los bifónicos o trifónicos. Aunque aún se están investigando las 

particularidades de este mecanismo, se estima que las trompetas mayas eran 

eficientes en su primer modo de operación. La capacidad de generar sonidos con 



13 
 

varias F0s y sobretonos con mayor potencia acústica sugiere posibles conexiones 

con técnicas vocales utilizadas en otras culturas, como los cantos de garganta de 

Tuba en Mongolia. La construcción de modelos experimentales permite explorar 

estas posibilidades de sonido y su potencial uso terapéutico y ritual. Aunque el 

conocimiento sobre las trompetas mayas ha sido limitado, su estudio revela un 

desarrollo significativo en la historia de la música y la cultura mesoamericana. 

(Velásquez, 2003)  

Geertz (2003) en su obra “La interpretación de las culturas”, Clifford Geertz 

desarrolla el concepto de "descripción densa", que consiste en interpretar las 

acciones humanas no solo en su dimensión observable, sino en su contexto simbólico 

y cultural. Esto resulta crucial en el estudio de instrumentos prehispánicos como el 

Yungor, ya que estos no son simples objetos musicales, sino símbolos cargados de 

significados sociales y culturales dentro de las comunidades andinas. Según Geertz, 

la cultura es una "red de significados" que los individuos tejen y en la que están 

inmersos; por lo tanto, entender el Yungor implica no solo describir sus características 

físicas, sino también los significados y usos asociados a él en las festividades, rituales 

y tradiciones de Huancavelica. La aplicación de la "descripción densa" en el estudio 

del Yungor implica un análisis detallado de las costumbres que lo rodean, como su 

rol en la festividad de Santiago o en los rituales de la comunidad, ya que estos 

elementos son esenciales para interpretar su significado cultural. Además, siguiendo 

la idea de Geertz de que la cultura es pública y observable en las acciones 

simbólicas, es fundamental documentar el contexto en el que se utiliza el Yungor, 

prestando atención a los códigos y significados compartidos dentro de la comunidad. 

Este enfoque permite que estudios como el del Yungor no se limiten a un análisis 

técnico del instrumento, sino que lo inserten en una narrativa cultural más amplia, 

revelando su valor como parte de la identidad de las comunidades andinas y su 

relevancia para la preservación del patrimonio cultural inmaterial. (Geertz, 2003)  

Arellanos (1989) en su artículo titulado Los Instrumentos prehispánicos de las 

Higueras durante la exploración de esta zona se extrajeron fragmentos de una 

diversidad de instrumentos; los cuales dan idea del alto conocimiento de la música 

que tuvieron los pobladores de este lugar y el importante papel desempeñado por la 

interpretación musical que se corrobora con los murales hallados con 

representaciones de música en plena interpretación en ceremonias. Entre los 

instrumentos encontrados destacan los aerófonos como ocarinas, silbatos, flautas de 

uno o varios aeroductos y principalmente trompetas, en los murales pictóricos 



14 
 

obtenidos es posible observar una gama de instrumentos pertenecientes a este 

apartado tipológico.  

Todos ellos fueron de sonido directo (sin huecos, aerófonos modulares) en 

tres variedades diferentes: caracolas, trompetas rectas y trompetas globulares. Las 

trompetas rectas formadas por varios segmentos entre los cuales es posible observar 

al inicio las boquillas empleadas para la producción del sonido, son de bastante 

longitud ya que en la representación pictórica llegan a alcanzar por lo general el 80% 

de la estatura de las personas que la tañen. Debido a que la entrada de aire a la 

columna formada por el cuerpo del instrumento es directa, la intensidad del sonido 

que se debe haber creado en estos aerófonos debió ser bastante fuerte, variando 

según su longitud, diámetro y fuerza del soplo de aire. 

Estas trompetas fueron de grandes dimensiones ya que en las 

representaciones alcanzan, en relación con las figuras de las personas que las hacen 

sonar, de dos por cuerpo, es decir, llegan a ser casi de la mitad de la altura de un 

individuo de estatura normal. (Arellanos, 1989) 

2.1.2. A Nivel Nacional 

Al igual que la quena, que fue declarada Patrimonio Cultural de la Nación por 

su antigüedad, riqueza de variantes y peculiaridad sonora, el Yungor, otro 

instrumento de viento de origen prehispánico, merece un reconocimiento similar. La 

quena ha sido clave en la definición musical de la región andina, y su declaración 

como patrimonio cultural destaca su valor no solo para la música tradicional peruana, 

sino también para el acervo cultural de la humanidad. De la misma manera, el 

Yungor, que sigue siendo utilizado en la festividad de Santiago en Huancavelica, es 

un símbolo vivo de las tradiciones y costumbres de las comunidades andinas, y su 

preservación es de suma importancia para la cultura peruana. 

El presente estudio sobre el Yungor contribuye directamente a esta causa, 

llenando el vacío en la investigación académica sobre este instrumento. Mientras que 

la quena ha sido ampliamente estudiada y reconocida a nivel nacional e internacional, 

el Yungor ha permanecido en las sombras, a pesar de su relevancia cultural y 

musical. A través de la investigación y documentación de este instrumento, se busca 

asegurar su transmisión a futuras generaciones, reconociendo su valor no solo como 

un objeto musical, sino también como un símbolo cultural que fortalece la identidad 

de las comunidades andinas. 



15 
 

Este trabajo, que se basa en fuentes como el video documental "Santiago con 

Yungor / Herranza en Tayacaja, Huancavelica" de Joseph Neyra, y las descripciones 

sobre los rituales asociados al Yungor, tiene como objetivo visibilizar la importancia 

de este instrumento en la cultura peruana. Así como la quena ha sido fundamental 

en el conocimiento y difusión de la música andina, el Yungor, si es declarado 

Patrimonio Cultural de la Nación, podría convertirse en un referente de la riqueza 

musical prehispánica que aún pervive en el Perú. 

La inclusión del Yungor en el acervo cultural del país promoverá su 

preservación y garantizará que este legado, al igual que la quena, continúe siendo 

una parte integral de la identidad peruana.  Por otro lado, la ausencia de 

investigaciones previas sobre el Yungor como instrumento musical y sobre la 

festividad de Santiago o Tayta Shanti en el contexto local y nacional destaca la 

originalidad y urgencia de este estudio. La falta de literatura académica, como 

artículos, libros o tesis, dedicada a estos temas resalta una notable carencia en el 

conocimiento académico y cultural, subrayando la relevancia de nuestra 

investigación. 

Un recurso valioso en este contexto es el video documental 'Santiago con 

Yungor / Herranza en Tayacaja, Huancavelica', creado por Joseph Neyra, (2021) que 

incluye entrevistas a Carlos Rojas. Este trabajo ofrece una perspectiva auténtica 

sobre la integración del Yungor en la celebración de Santiago en Tayacaja, 

Huancavelica, y arroja luz sobre la evolución histórica en la fabricación del 

instrumento, desde su origen con la planta Wambo, pasando por el carrizo, hasta el 

actual Longos o Yungor. 

Las descripciones detalladas por Rojas sobre el ritual del 'pagapo', vinculado 

a la obtención del Yungor, y el uso tradicional del instrumento en la festividad de 

Santiago, proporcionan una visión única de las costumbres y tradiciones de la región. 

La investigación que proponemos se fundamentará en esta base documental para 

expandir y profundizar el entendimiento de estas prácticas culturales. 

Al abordar este vacío en la literatura académica y cultural con un análisis 

exhaustivo y detallado del Yungor y de la festividad de Santiago en Huancavelica, 

nuestra investigación contribuirá significativamente a la preservación, comprensión y 

valorización de estas ricas tradiciones culturales. Este estudio no solo asegurará que 

estas tradiciones sean conocidas y apreciadas a nivel nacional e internacional, sino 

que también enriquecerá el conocimiento sobre las costumbres y tradiciones de 



16 
 

Huancavelica, ofreciendo una comprensión más profunda y completa de la cultura 

musical y festiva de la región. 

Arroyo (2012) en su artículo titulado De Santiago mataindios a Tayta Shanti 

explica que la Fiesta del Ganado en los Andes centrales marca el inicio del año de 

los pastores según la cosmovisión andina, celebrada durante los meses de junio, julio 

y agosto. Conocida también como Señalakuy, Santiago, Herranza o Tayta Shanti, 

esta festividad simboliza la limpieza del cosmos y el final del ciclo agrario con la 

quema de chamizos. San Juan es central en esta festividad, marcando la renovación 

del tiempo y reemplazando antiguos ritos precristianos. Durante la conquista del 

Perú, la vida y pensamiento de los pastores españoles se mezclaron con los 

campesinos precolombinos, generando una fusión de influencias en el universo 

religioso y social. 

La celebración de San Juan se entrelaza con el solsticio de invierno y el año 

nuevo andino, marcando el final del año agrícola. Los rituales de santos y apus 

simbolizan la regresión del tiempo para su maduración, equiparando el ciclo de 

siembra con el crecimiento humano y animal. La fiesta del ganado propicia la 

multiplicación de los animales y reafirma valores culturales de cohesión y alianza en 

las comunidades andinas. 

El Pago señalakuy es un ritual de alpacas que inicia la fiesta, seguido de la 

quema de chamizos para purificar el mundo andino. El ritual implica ofrendas y 

ceremonias de emparejamiento de alpacas jóvenes, simbolizando la fertilidad y la 

renovación constante en la cultura andina. A pesar de influencias estatales, la 

vigencia de estas comunidades se basa en su identidad étnica y territorial, vinculada 

a la creencia en los apus como reguladores del sistema ecológico. 

La figura de Santiago Mataindios ha evolucionado hacia un protector de los 

ganados, reflejando la transformación en la devoción a Tayta Shanti. La interacción 

entre la cultura hispana y andina ha resultado en una complementariedad entre 

santos y apus, garantizando la seguridad y economía de las comunidades pastorales. 

Esta fusión cultural perdura en la actualidad, reflejando una rica tradición en la región 

andina. (Arroyo, 2012) 

Varón (2012) en la   donde se expone que la Fiesta de Santiago de 

Tayacaja es una celebración tradicional que se lleva a cabo cada 25 de julio en la 

región de Huancavelica, Perú. Esta fiesta ha sido declarada Patrimonio Cultural de 

la Región Huancavelica y se destaca la importancia de la Fiesta como contribución a 



17 
 

la preservación de la identidad cultural de la comunidad. Esta resolución también 

busca fomentar la promoción y difusión de esta fiesta, para que sea conocida y 

apreciada por un público más amplio. 

La Fiesta de Santiago de Tayacaja es una celebración rica en música, danza 

y tradición.  Los instrumentos musicales autóctonos, como la tinya, el waqra puku, 

silbatos y cencerros, son parte integral de esta fiesta, y su uso y preservación son 

clave para la transmisión de la cultura a las futuras generaciones. Las canciones se 

interpretan al son del llungur o longor, este instrumento se fabrica de maguey o 

chonta blanca, eligiéndose un tronco recto, en el que se realiza un orificio. El extremo 

proximal de esta trompeta travesera es semicerrado, encontrándose el agujero de 

soplo a un costado, cerca de dicho extremo. En este agujero se introduce una boquilla 

de madera o de cuerno de vacuno. Este instrumento se toca para la fiesta de 

Santiago y las fiestas de pastoreo en las áreas rurales. Que, según la tradición local, 

el tronco para confeccionar el llungur crece en lugares muy especiales y peligrosos. 

Tiene que ser cortado en días de luna llena. Los expertos de este instrumento en la 

zona relatan que existen dos tipos de troncos para confeccionar el llungur, los que se 

distinguen por sus yemas (brotes embrionarios de los vegetales constituidos por 

hojas o por esbozos foliares a modos de botones escamosos de los que se 

desarrollaran ramas, hojas y flores) teniendo unos troncos las yemas de color rojo y 

otros de color verde, considerándose los del primer tipo como de mayor calidad 

musical. Tradicionalmente, el llungur debe medir una brazada y un codo de largo, es 

decir poco más de dos metros de longitud; 

Romero (1999) en su artículo titulado Estudios sobre la Música Andina en el 

Perú. ofrece un panorama de los estudios sobre la música andina en Perú desde 

principios del siglo XX hasta la actualidad. Destaca la evolución de las 

investigaciones, pasando de enfoques evolucionistas hacia perspectivas sincrónicas 

y etnográficas. Se mencionan figuras clave como Josafat Roel Pineda y Rodolfo 

Holzmann, así como instituciones como el Centro de Etnomusicología Andina.  

Se abordan temas como la estructura de la escala musical, la organología, la 

relación entre música y construcción de identidades, y el estudio de textos de 

canciones. Se señala la importancia de la arqueología musical para comprender las 

raíces históricas de la música andina. Aunque existe una abundante bibliografía, se 

identifican áreas aún poco exploradas debido al carácter individualista de la 

investigación musical en el país. 



18 
 

Las fuentes arqueológicas, como restos de instrumentos y representaciones 

en cerámica y textiles, son fundamentales para estudiar la música prehispánica en 

Perú. Se han encontrado una variedad de instrumentos, como flautas, trompetas y 

tambores, elaborados con diversos materiales.  

Las evidencias más antiguas datan de alrededor de 500 años a.C., incluyendo 

una antara y una quena de Chilca, y representaciones musicales en la cultura Chavín. 

La iconografía mochica es especialmente valiosa y detallada en cuanto a 

instrumentos musicales. Las antaras de arcilla, en particular las de la cultura Nasca, 

han sido ampliamente estudiadas, revelando escalas diatónicas y cromáticas. Otros 

instrumentos, como la quena de la cultura Paracas y las flautas de tubos, también 

han sido objeto de investigación. La morfología de los instrumentos ha cambiado a 

lo largo del tiempo, presentando diversos desafíos para los estudiosos. 

Los cronistas españoles del siglo XVI y XVII, como Guamán Poma de Ayala, 

Pedro Cieza de León, Bernabé Cabo y Garcilaso de la Vega, documentaron varias 

prácticas musicales del período inca. Describieron la diversidad regional y étnica de 

la música, así como su relación con la estructura social. 

 Mencionaron géneros musicales como el "haraui" y el "haylli", asociados con 

diferentes ocasiones y grupos sociales. También señalaron la existencia de una 

música "oficial" reservada para la nobleza y una música "popular". Los instrumentos 

musicales, como tambores, flautas y trompetas, fueron ampliamente mencionados, 

junto con aspectos de su ejecución musical.  

Aunque las descripciones técnicas son limitadas, estas fuentes proporcionan 

una visión importante de la música precolombina. Además, algunas obras coloniales, 

como la de Baltazar Martínez y Compañón, incluyeron transcripciones musicales de 

la época, mostrando una variedad de influencias culturales en la música colonial. En 

el Perú, la música está impregnada de una rica diversidad de instrumentos que han 

evolucionado a lo largo de la historia, fusionando influencias prehispánicas y 

coloniales.   

 Algunos instrumentos, como las flautas de pan, la quena y la tinya, tienen 

raíces ancestrales y aún se utilizan en los Andes peruanos. Otros, como el charango 

y el wakra puku, surgieron durante la época colonial como resultado del encuentro 

cultural entre los modelos europeos e indígenas. Los instrumentos musicales 

europeos, como la guitarra, el acordeón, el arpa y el violín, fueron introducidos por 

los españoles y se han integrado profundamente en la tradición musical peruana.   



19 
 

Además, instrumentos más contemporáneos, como la trompeta, el saxofón y 

el clarinete, también se han adoptado en las regiones andinas recientemente. Las 

flautas, tanto verticales como de pico, son populares en diferentes regiones del país. 

La quena, elaborada típicamente de caña, es versátil y puede tocarse tanto en 

solitario como en conjuntos musicales. Las flautas de pico, conocidas como pinkullo 

o pincu/lo, tienen diferentes variaciones y se ejecutan en diversas ceremonias y 

celebraciones. Entre los aerófonos, las trompetas locales como el wakra puku y el 

clarín son comunes en fiestas y rituales, mientras que el pututo, hecho de concha 

marina, se usa para ceremonias comunales en los Andes del sur.  

En cuanto a los membranófonos, los tambores son populares en diversas 

formas y tamaños, utilizados tanto por hombres como por mujeres en diferentes 

contextos rituales y festivos. Los cordófonos, como la guitarra y el charango, han sido 

influencias clave en la música peruana, adaptándose a las prácticas musicales 

locales y regionales.   

La guitarra, en particular, se toca con diversas afinaciones según la región, 

reflejando la diversidad musical del país.  En resumen, la música peruana es un 

testimonio vivo de la riqueza cultural y la historia del país, donde una amplia variedad 

de instrumentos refleja la diversidad y la fusión de tradiciones prehispánicas y 

coloniales. Los misioneros españoles difundieron activamente el arpa europea y el 

violín en toda la región de los Andes. Hoy en día, ambos instrumentos son comunes 

en las comunidades andinas, a menudo tocados en conjunto o individualmente como 

parte de grandes conjuntos.   

El arpa ha experimentado adaptaciones morfológicas significativas, desde la 

forma triangular del arpa indígena hasta la domingacha, una variante más pequeña 

con una caja de resonancia en forma de pera. El arpa peruana es diatónica y 

generalmente entona la escala de DO mayor, con entre 26 y 36 cuerdas de metal o 

nylon. No requiere pedales y está diseñada para ser transportada fácilmente por los 

ejecutantes, quienes a menudo la tocan mientras caminan por las calles con el 

instrumento sobre sus hombros. Las técnicas de ejecución varían según la región, 

con seis estilos regionales principales identificados por Dale Olsen.  

El arpa puede ser ejecutada como instrumento solista o integrada en 

conjuntos más grandes, proporcionando una línea de bajo y una función armónica. 

En algunas regiones, el arpa también se utiliza como instrumento de percusión.  



20 
 

En tiempos más recientes, la música andina ha adoptado instrumentos 

europeos como el acordeón, que es ampliamente utilizado en la región, 

especialmente en conjuntos de Cusco. También se han incorporado instrumentos de 

viento como la trompeta, el trombón, la tuba y el clarinete en bandas de música, el 

conjunto más popular en los Andes centrales.  

Hay una amplia variedad de conjuntos instrumentales en la región, que 

combinan diferentes instrumentos de acuerdo con el contexto y la tradición local. Por 

ejemplo, en Cusco, hay conjuntos que combinan quenas, acordeón, mandolina, arpa 

y violín. La música andina también incluye conjuntos amplios de un mismo tipo 

instrumental, como pitus, pinkillu y tarkas, que son comunes en las regiones del 

extremo sur del país. (Romero., 1999)  

Fuenzalida (1999) en su investigación titulada “Santiago y el Wamani: 

Aspectos de un Culto Pagano en Moya” extremo norte de la provincia de 

Huancavelica, dice que la comunidad de Moya experimenta un cambio cultural 

impulsado por la migración estacional, la educación y la influencia del ferrocarril. 

Aunque persisten las creencias y prácticas religiosas tradicionales, están siendo 

desafiadas por nuevas ideologías, especialmente entre los jóvenes.  

La población muestra una diversidad de actitudes hacia la religión, con 

algunos adoptando posturas anticlericales, mientras que la mayoría se aferra a las 

creencias antiguas, influenciadas por elementos protestantes. A pesar de la 

heterodoxia frente a la Iglesia católica, la devoción a figuras religiosas como Cristo y 

la Virgen sigue siendo fuerte, aunque con tintes supersticiosos y paganos.   

El estudio detalla las estructuras sociales y prácticas religiosas en Moya, 

recopilando datos a través de observaciones participantes y entrevistas con 

miembros prominentes de la comunidad. La fiesta de Santiago, aunque formalmente 

dedicada al apóstol, combina tradiciones paganas y cristianas arraigadas en la 

historia y cultura local.  

La celebración incluye rituales familiares centrados en el ganado y sus 

pastores, con poca participación de figuras religiosas formales. La fiesta de la 

"octava" o "de cintas" se enfoca en el culto al Wamani, un personaje central asociado 

con las alturas y las prácticas de fertilidad animal.  

La figura del Wamani se presenta como un ser alto y a veces se le ve en 

sueños. Los "curiosos" actúan como intermediarios entre los hombres y el Wamani, 



21 
 

celebrando ceremonias y satisfaciendo las preguntas de la gente. La fiesta de 

Santiago se desarrolla en dos fases: la "velada" y la "puesta de cintas", con rituales 

y ceremonias específicas en cada etapa.  

El apéndice incluye la transcripción de canciones tradicionales del "Santuco", 

acompañadas por la tinya y otras instrumentaciones. Las letras reflejan diversos 

temas, desde descripciones de la festividad hasta situaciones de la vida cotidiana, y 

a menudo sirven como vehículo para coplas satíricas o improvisaciones poéticas 

durante la celebración. (Fuenzalida, 1999).  

 Celi (2012) en su artículo titulado La religiosidad del Perú profundo: La fiesta 

de Santiago, explica que la expresión "Perú profundo" tiene sus raíces en la historia 

compleja y diversa del país, que se remonta a la llegada de los españoles y la 

posterior colonización. Desde entonces, las diferencias entre los habitantes de las 

tierras altas y los invasores europeos se manifestaron en aspectos como el idioma, 

las costumbres, la organización social y religiosa, entre otros. Estas disparidades 

persistieron a lo largo de la época colonial y de la emancipación, extendiéndose hasta 

la era republicana, cuando el historiador Jorge Basadre introdujo por primera vez el 

concepto de "Perú profundo".  

Para Basadre, el Perú se dividía en un "Perú oficial", que incluía al Estado y 

a sus instituciones, y un "Perú profundo", poblado mayormente por la población 

indígena, que, aunque había recibido influencias de Occidente, mantenía vínculos 

con sus tradiciones ancestrales. Esta división se reflejaba en la falta de atención del 

Estado hacia los problemas y necesidades de las comunidades indígenas.  

Hoy en día, el término "Perú profundo" sigue siendo utilizado en diversos 

contextos, como el político, económico, artístico y gastronómico. Sin embargo, su 

significado sigue siendo complejo y debatido. ¿Cuáles son los límites geográficos del 

Perú profundo? ¿Es más diverso que el resto del país? ¿Qué características 

culturales, lingüísticas y religiosas lo definen? Estas preguntas siguen sin respuesta 

definitiva.  

Para comprender mejor el concepto de Perú profundo, es necesario recurrir 

a explicaciones históricas, como las proporcionadas por Basadre, así como a 

referentes literarios y artísticos. Un ejemplo destacado es Teófilo Hinostroza, un 

fotógrafo peruano que dedicó su vida a documentar la vida en el Perú profundo. Sus 

fotografías, que capturan paisajes, personajes y festividades folklóricas, son una 

ventana a la riqueza cultural y la diversidad del país. Hinostroza, nacido en 



22 
 

Colcabamba, Huancavelica, era un apasionado de la cultura andina. A lo largo de su 

carrera, recorrió las regiones central y sur del país, documentando las actividades 

cotidianas y festivas de las comunidades indígenas. Además de la fotografía, también 

incursionó en el cine y la música, convirtiéndose en un defensor y difusor de las 

tradiciones del Perú profundo. Una de las festividades que Hinostroza inmortalizó en 

sus fotografías es la fiesta de Santiago, una celebración religiosa de larga tradición 

en el Perú. Esta fiesta, que se celebra en diversas localidades del país, rinde 

homenaje al apóstol Santiago y refleja la fusión de la religión católica con las 

creencias indígenas. La figura de Santiago, conocido como "Santiago Mataindios" en 

sus orígenes, ha evolucionado con el tiempo, pasando de ser un símbolo de la lucha 

contra los infieles a convertirse en un protector de los indígenas. Esta transformación 

refleja la compleja relación entre la religión y la conquista en América Latina. En el 

Perú profundo, la figura de Santiago está estrechamente vinculada con la vida 

cotidiana de las comunidades indígenas. Se le considera el patrón de los ganados y 

se le venera en festividades religiosas y agrarias. Su presencia en la cultura popular 

es un recordatorio de la influencia duradera de la colonización española en el país. 

En resumen, el Perú profundo es una expresión que encapsula la diversidad y la 

complejidad de la historia y la cultura del país. A través de figuras como Teófilo 

Hinostroza y festividades como la fiesta de Santiago, podemos explorar las múltiples 

facetas de esta rica tradición cultural.  La fiesta de Santiago en la actualidad refleja 

una profunda integración entre la cultura andina y la religiosidad cristiana. Santiago, 

que solía ser una figura militar-religiosa durante la conquista española, ahora es 

venerado como un santo que protege la vida rural de los indígenas. Se le reconoce 

como un guardián de los animales domésticos, un regulador del clima, un promotor 

de la fertilidad y el centro de diversas ceremonias rituales y festivas. La celebración 

de Santiago está estrechamente relacionada con la veneración de los apus, espíritus 

de los cerros en la cosmovisión andina. Esta integración de Santiago y los apus 

demuestra cómo la figura del santo se ha entrelazado con las creencias indígenas, 

coexistiendo en armonía en la vida cotidiana de las comunidades. Elementos tanto 

hispanos como andinos forman parte de la fiesta de Santiago. Aunque en algunos 

lugares predominan más los elementos andinos, como en Moya (Huancavelica), 

donde no se involucran sacerdotes ni oraciones cristianas, en otros como Santiago 

de Chuco (La Libertad), se incorporan símbolos hispanos como el caballo y la túnica. 

La evolución de Santiago de ser un "matamoros" a un "mataindios" refleja cómo su 

papel ha cambiado de ser un símbolo de la conquista a un protector de la población 



23 
 

andina. Esta transformación se atribuye a la relación entre Santiago y el dios andino 

Illapa, así como a la percepción de los incas sobre las armas de fuego españolas. En 

resumen, la fiesta de Santiago representa un encuentro cultural entre los españoles 

colonizadores y la cultura andina, donde el santo se ha convertido en un protector de 

los indígenas, integrando elementos de ambas tradiciones en una celebración única 

que sigue siendo relevante en la actualidad. (Celi, 2012) 

2.2. Bases Teóricas o Científicas 

El estudio de instrumentos antiguos o prehispánicos, como el Yungor de 

Huancavelica en Perú, se fundamenta en diversas bases teóricas que abarcan la 

antropología, la etnomusicología y los estudios de patrimonio cultural. Estos marcos 

conceptuales permiten comprender el valor simbólico, histórico y cultural de los 

instrumentos, además de su rol en la identidad de las comunidades que los han 

preservado a lo largo del tiempo. 

Desde la antropología, Clifford Geertz (1973) sostiene que la cultura es un 

conjunto de símbolos que da significado a la vida social de las personas. En este 

sentido, el Yungor no es solo un instrumento musical, sino un símbolo que representa 

las tradiciones, creencias y valores de las comunidades andinas de Huancavelica. 

Su uso en festividades como la de Santiago o Tayta Shanti refuerza su rol como 

elemento clave en la reproducción cultural de las comunidades. El estudio de estos 

instrumentos desde una perspectiva antropológica permite contextualizarlos en su 

entorno social y comprender su evolución y continuidad a través de las generaciones. 

Por otro lado, la etnomusicología, que según Merriam (1964) se centra en el 

estudio de la música en su contexto cultural, aporta un enfoque crucial para analizar 

el Yungor. Esta disciplina permite explorar no solo las características técnicas del 

instrumento, sino también su función en rituales, festividades y la vida cotidiana de 

las comunidades. Al estudiar el Yungor desde esta óptica, se puede entender su 

adaptación a lo largo del tiempo, desde sus materiales de construcción prehispánicos 

hasta su vigencia en la actualidad. 

Otra base teórica importante proviene de los estudios de patrimonio cultural 

inmaterial. Según la UNESCO (2003), el patrimonio inmaterial se refiere a las 

prácticas, representaciones, expresiones y conocimientos que las comunidades, 

grupos e individuos reconocen como parte de su patrimonio cultural. El Yungor, como 



24 
 

parte de la tradición musical andina, es un claro ejemplo de este tipo de patrimonio. 

La transmisión oral de su conocimiento y su uso en ceremonias ancestrales lo 

convierten en un bien cultural que debe ser documentado, protegido y difundido para 

evitar su desaparición. 

Asimismo, la legislación peruana refuerza la importancia de este tipo de 

estudios. La Ley General del Patrimonio Cultural de la Nación (Ley N° 28296) 

establece la protección y promoción de los bienes culturales, incluidos los 

instrumentos musicales que son parte de las tradiciones nacionales. Esta ley 

proporciona un marco legal para respaldar investigaciones como la del Yungor, 

incentivando su preservación y difusión tanto a nivel académico como comunitario. 

En conclusión, las bases teóricas que sustentan el estudio del Yungor de 

Huancavelica abarcan disciplinas que valoran la música no solo como un arte, sino 

como un símbolo cultural esencial. La antropología, la etnomusicología y los estudios 

sobre el patrimonio cultural inmaterial aportan un marco robusto para documentar, 

analizar y preservar este instrumento prehispánico, contribuyendo a la revalorización 

de las tradiciones andinas y al fortalecimiento de la identidad cultural de las nuevas 

generaciones. 

2.3. Marco Conceptual  

2.3.1. Instrumentos Musicales  

Los instrumentos musicales son dispositivos creados o adaptados para 

producir sonidos musicales. Su diseño y estructura permiten generar vibraciones que 

producen tonos o notas que se organizan para crear música. Los instrumentos se 

pueden clasificar en varias familias, según el método de producción del sonido, como 

los sintetizadores. Estos dispositivos son fundamentales para la expresión musical 

en diversas culturas y estilos musicales. 

2.3.2. Clasificación de los instrumentos musicales 

Los musicólogos Kurt Sachs y Erich Hornbostel (1914) presentaron un trabajo 

muy detallado y de manera universal sobre la clasificación de los instrumentos 

musicales, el cual todo etnomusicólogo lo debería tener como referencia para que 

sus trabajos de investigación, este sistema toma en cuenta la numeración de Dewey 

el cual permite ampliar infinitamente las subdivisiones de clasificación. Para su 

aplicación se enumeran las cuatro principales divisiones: (1) Idiófonos (2) 



25 
 

Membranófonos (3) Cordófonos (4) aerófonos y luego se continua sucesivamente 

con las subdivisiones de esta forma se obtiene una descifrado más rápida y de 

manera exacta.  

a) Idiófonos  

Los instrumentos ideófonos, también conocidos como idiófonos, constituyen 

una categoría amplia y fascinante dentro del mundo de la música. Estos instrumentos 

producen sonido principalmente a través de su propio cuerpo vibrante, sin necesidad 

de cuerdas, membranas o columnas de aire. En otras palabras, el sonido se genera 

cuando el propio cuerpo del instrumento es golpeado, agitado, raspado o sacudido. 

La diversidad de los instrumentos ideófonos es impresionante, abarcando 

desde simples claves y crótalos hasta intrincados gongs y campanas. Un ejemplo 

clásico de instrumento ideófono es el xilófono, que consiste en una serie de barras 

de madera dispuestas en orden creciente de longitud y suspendidas sobre un marco. 

Al golpear estas barras con mazos, se produce un sonido característico que varía en 

tono según la longitud de cada barra. 

Otros ejemplos incluyen los címbalos, que son discos de metal que se 

golpean entre sí para crear un sonido metálico brillante, y los güiros, que son 

instrumentos de percusión raspados que producen un sonido rasposo al frotar una 

barra texturizada sobre su superficie. 

Los ideófonos se encuentran en diversas culturas de todo el mundo y 

desempeñan roles tanto ceremoniales como recreativos. En muchas culturas 

africanas, por ejemplo, los tambores ideófonos son utilizados en ceremonias 

religiosas y rituales de comunicación con los espíritus. En Asia, los gongs y las 

campanas idiófonos se utilizan comúnmente en ceremonias religiosas y musicales, 

así como en la meditación y la relajación. 

La versatilidad y la capacidad expresiva de los instrumentos ideófonos los 

convierten en elementos indispensables en muchas tradiciones musicales de todo el 

mundo. Su capacidad para producir una amplia gama de sonidos y su relativa 

facilidad de uso los hacen accesibles tanto para músicos principiantes como para 

expertos. Además, su presencia en diversas culturas y contextos musicales subraya 

su importancia como parte integral del patrimonio musical mundial. 

b) Instrumentos Membranófonos  



26 
 

Los instrumentos membranófonos son una categoría fundamental en el 

mundo de la música, caracterizados por producir sonido a través de una membrana 

estirada tensamente sobre un marco o cuerpo hueco. Esta membrana puede ser 

golpeada, frotada o percutida para generar vibraciones que producen el sonido 

característico del instrumento. 

Entre los membranófonos más comunes se encuentran los tambores, que 

vienen en una amplia variedad de formas y tamaños en todas las culturas del mundo. 

Desde los tambores de tronco hueco de África hasta los taikos japoneses y las 

congas cubanas, los tambores ofrecen una gama diversa de tonos y ritmos que 

enriquecen la música global. 

Los membranófonos también incluyen instrumentos como el tambor de mano, 

como el pandero y el tambor marroquí, que se tocan golpeando la membrana con la 

mano. Estos instrumentos son comunes en la música folclórica y tradicional de 

muchas culturas, añadiendo ritmo y energía a las celebraciones y eventos sociales. 

Además de los tambores, los membranófonos también abarcan instrumentos 

de percusión como el timbal, la batería y el djembé. Estos instrumentos se utilizan en 

una amplia variedad de géneros musicales, desde el jazz y el rock hasta la música 

folclórica y el hip-hop, demostrando su versatilidad y adaptabilidad en diferentes 

contextos musicales. 

Los membranófonos no solo son importantes por su papel en la música, sino 

también por su importancia cultural y social en muchas comunidades de todo el 

mundo. Desde rituales religiosos y ceremonias tradicionales hasta celebraciones 

festivas y expresiones artísticas, los membranófonos desempeñan un papel central 

en la vida de muchas culturas, conectando a las personas a través del ritmo y la 

melodía. 

Los instrumentos membranófonos son una parte integral de la música global, 

proporcionando ritmo, energía y expresión en una amplia variedad de contextos 

culturales y musicales. Su versatilidad y capacidad para conectar a las personas a 

través del sonido los convierten en una parte indispensable del patrimonio musical 

mundial. 

c) Instrumentos Cordófonos  

Los instrumentos cordófonos son una clase de instrumentos musicales que 

producen sonido mediante la vibración de una o más cuerdas tensadas entre dos 



27 
 

puntos. Esta vibración puede ser generada por la fricción, el pellizco o la percusión 

de las cuerdas. 

Una de las categorías más reconocidas de los cordófonos es la de las 

guitarras. Estos instrumentos, presentes en una variedad de formas y tamaños, se 

utilizan en una amplia gama de géneros musicales, desde el folk y el blues hasta el 

rock y el flamenco. La guitarra acústica y la eléctrica son ejemplos destacados de la 

versatilidad y la popularidad de los cordófonos en la música contemporánea. 

Además de las guitarras, los instrumentos cordófonos incluyen el violín, el 

violonchelo, el contrabajo y la viola, que forman la familia de cuerdas frotadas. Estos 

instrumentos, que se tocan utilizando un arco, son esenciales en la música clásica y 

también se utilizan en una variedad de géneros musicales, desde el jazz hasta el rock 

progresivo. 

Los instrumentos de cuerda pulsada, como el arpa, el laúd y el banjo, también 

son ejemplos de cordófonos. Estos instrumentos se tocan golpeando o pulsando las 

cuerdas con los dedos o con un plectro, y se utilizan en una variedad de tradiciones 

musicales de todo el mundo, desde la música clásica hasta el folk y la música étnica. 

Además de su papel en la música, los cordófonos tienen una importancia 

cultural y social significativa en muchas comunidades. Desde la música folclórica 

tradicional hasta la música popular contemporánea, los cordófonos desempeñan un 

papel central en la expresión artística y la identidad cultural de las personas. 

En resumen, los instrumentos cordófonos son una parte integral de la música 

global, proporcionando una amplia gama de sonidos y expresiones musicales en una 

variedad de géneros y tradiciones. Su versatilidad, belleza y capacidad para conectar 

a las personas a través del sonido los convierten en una parte invaluable del 

patrimonio musical mundial. 

 

 

d) Instrumentos Aerófonos  

Los instrumentos aerófonos son una categoría fundamental en el mundo de 

la música, caracterizados por producir sonido mediante la vibración del aire. Estos 

instrumentos se clasifican según la forma en que se produce esta vibración, que 

puede ser mediante la respiración directa del intérprete, como en el caso de los 



28 
 

instrumentos de viento-madera y viento-metal, o mediante la vibración de una 

lengüeta o un labio, como en el caso de los instrumentos de lengüeta simple y doble, 

o de los labios, como en el caso de los instrumentos de metal sin válvulas. Entre los 

instrumentos aerófonos más conocidos se encuentran la flauta traversa, el clarinete, 

el oboe y el fagot, que son ejemplos de instrumentos de viento-madera. Estos 

instrumentos se tocan soplando aire a través de una embocadura y producen sonido 

mediante la vibración de una lengüeta o una caña. Por otro lado, los instrumentos de 

viento-metal, como la trompeta, el trombón, la tuba y el corno francés, se caracterizan 

por su cuerpo de metal y su embocadura en forma de boquilla. En estos instrumentos, 

el sonido se produce mediante la vibración de los labios del intérprete, que actúan 

como una lengüeta. 

Los instrumentos de lengüeta simple, como la armónica y el acordeón, tienen 

una lengüeta que vibra cuando el aire pasa sobre ella, produciendo así sonido. Por 

otro lado, los instrumentos de lengüeta doble, como el oboe de caza y el cromorno, 

tienen dos lengüetas que vibran una contra la otra cuando el aire pasa entre ellas. 

Finalmente, los instrumentos de metal sin válvulas, como la trompeta natural 

y el cuerno alpino, se caracterizan por su embocadura en forma de cuerno y su 

ausencia de válvulas. En estos instrumentos, el intérprete modula el sonido mediante 

el control de la velocidad del flujo de aire y la posición de los labios. 

En resumen, los instrumentos aerófonos abarcan una amplia variedad de 

instrumentos musicales que son fundamentales en la música de todo el mundo. 

Desde las flautas y los clarinetes hasta las trompetas y los trombones, estos 

instrumentos ofrecen una diversidad de sonidos y expresiones musicales que 

enriquecen la experiencia auditiva y emocional de quienes los escuchan. 

Clasificación de los instrumentos Aerófonos  

La clasificación de los instrumentos de viento, también conocidos como 

aerófonos, es fundamental para comprender la diversidad de estos instrumentos en 

la música. Estos se dividen en varias categorías principales según cómo producen el 

sonido y sus características físicas. Aquí se describen las principales clasificaciones: 

1) Viento-madera: Estos instrumentos incluyen flautas, clarinetes, oboes, 

fagotes, entre otros. Producen sonido al hacer vibrar una lengüeta de madera 

o metal o al soplar aire sobre un borde afilado, generando vibraciones dentro 

del cuerpo del instrumento. Cada tipo de instrumento dentro de esta categoría 



29 
 

tiene su propia embocadura y sistema de llaves o agujeros para modificar el 

tono y la afinación. 

2) Viento-metal: Los instrumentos de viento-metal, como trompetas, trombones, 

tubas y cornos, producen sonido al hacer vibrar los labios del intérprete en 

una boquilla metálica. Al igual que los vientos-madera, estos instrumentos 

pueden variar en tamaño y forma, y su tono se modifica mediante cambios en 

la presión del aire y en la posición de los labios. 

3) Lengüeta simple y doble: Esta categoría incluye instrumentos como la 

armónica, el acordeón, el oboe de caza y el cromorno. En estos instrumentos, 

el sonido se produce al hacer vibrar una lengüeta simple o doble, que es una 

pieza delgada de metal o madera que se fija en una abertura en el cuerpo del 

instrumento. La vibración de la lengüeta crea el sonido característico de estos 

instrumentos. 

4) Metal sin válvulas: Algunos instrumentos de viento-metal, como la trompeta 

natural y el cuerno alpino, se caracterizan por su diseño simple sin válvulas o 

pistones para cambiar la longitud del tubo. En su lugar, el intérprete modula 

el sonido mediante el control del flujo de aire y la posición de los labios. 

5) Órganos de viento: Estos instrumentos, como el órgano de tubos, el acordeón 

de fuelle y el armonio, utilizan un sistema de fuelles o compresores para 

generar aire que se canaliza a través de tubos o lengüetas para producir 

sonido. Estos instrumentos son comunes en la música de iglesia y en otros 

entornos donde se necesita un sonido potente y sostenido. 

En conclusión, la clasificación de los instrumentos de viento es un sistema útil 

para entender las diferentes formas en que estos instrumentos producen sonido y las 

técnicas utilizadas para tocarlos. Desde las flautas delicadas hasta las trompetas 

potentes, los aerófonos ofrecen una amplia gama de expresión musical en una 

variedad de géneros y estilos. 

 

2.3.3. Instrumentos Musicales Pre Hispánicos  

a) Las Trompetas  

Las trompetas son instrumentos de origen antiguo, son parte de la rica 

herencia musical de diversas culturas. Estos instrumentos, con una estructura 

sencilla, constan de un cuerpo principal que alberga el aire que los labios vibrantes 

del músico ponen en movimiento. Equipadas con una boquilla para facilitar el soplo, 



30 
 

su cuerpo actúa como resonador, amplificando el sonido sin la ayuda de llaves como 

en las trompetas cromáticas convencionales.   

Gracias a su forma y proporciones específicas, las trompetas naturales más 

largas pueden generar hasta una docena de sobretonos parciales de la nota 

fundamental. Aunque estas trompetas han sido tradicionalmente ejecutadas 

exclusivamente por hombres, su uso está sujeto a tabúes que limitan su práctica a 

periodos determinados por el calendario agrícola andino. 

Dentro de la categoría de trompetas naturales, las trompetas tubulares son 

una de las variantes más importantes. Como su nombre sugiere, estas trompetas 

tienen un cuerpo alargado y ligeramente cónico, que puede ser recto o curvado. 

Pueden ser interpretadas de manera frontal o lateral, y pueden ser simples o 

compuestas, dependiendo de si el pabellón de resonancia forma parte del cuerpo o 

es un elemento independiente. Además, algunas trompetas tubulares cuentan con 

una boquilla separada para la embocadura. 

Estos instrumentos han sido elaborados con una variedad de materiales, 

tanto orgánicos como inorgánicos, que reflejan la adaptabilidad y creatividad de las 

culturas que los crearon. Desde caña, madera y calabazas hasta cerámica y cobre, 

la diversidad de materiales utilizados ha permitido una amplia gama de sonidos y 

estilos musicales. 

Aunque la música prehispánica y los instrumentos que la acompañaban son 

parte integral de la historia cultural de las civilizaciones andinas, su comprensión 

exacta sigue siendo un desafío. Sin embargo, el legado de estos instrumentos 

proporciona una ventana única a la riqueza y complejidad de las culturas 

precolombinas, enriqueciendo nuestra comprensión de la vida cotidiana y las 

prácticas ceremoniales de aquellos tiempos. 

Además, en el contexto de las civilizaciones antiguas de América, la cultura 

Maya emerge como una de las más destacadas en la zona central del continente. A 

través de estudios comparativos con la civilización Inka, se han encontrado 

similitudes en herramientas, arquitectura, instrumentos musicales, entre otros 

aspectos. Dentro de estos instrumentos, se ha registrado un aerófono muy similar al 

Yungor, denominado trompetas de madera, presente en pinturas, frescos y murales 

de la cultura Maya. 



31 
 

Para Velázquez (2003) las trompetas mayas, eran utilizadas durante el 

apogeo de la cultura maya, principalmente en ceremonias y conflictos bélicos, 

aunque su función exacta aún no se conoce completamente. Se discute su 

construcción con materiales como madera, cañas revestidas de estuco, barro y hojas 

de palma o tiras de tela, adornadas con cintas, glifos o plumas. Aunque las trompetas 

de madera han desaparecido hace mucho tiempo, existe un interés moderno en 

revivirlas utilizando modelos matemáticos y físicos experimentales. 

En este sentido, se describe un diseño de trompeta similar al del vaso maya, 

con un resonador casi tubular y una boquilla tubular que mejora el confort del tocador. 

Se destaca que la campana afecta los sonidos producidos y mejora la eficiencia del 

tubo. Tras una búsqueda botánica mesoamericana, se encontró que las ramas de 

Cecropia Obtusifolia cumplen con las características físicas y estructurales 

necesarias para fabricar estas trompetas. 

 

 

 

Figura 1 

Vaso Maya con Trompetas 



32 
 

Nota: Figura extraída de Velázquez Cabrera, R. (2003). “Análisis virtual de Trompetas 
Mayas” (Instituto virtual de investigación Tlaptzcalzin) 
.https://www.geocities.ws/curinguri/modelos/kooche.html  

 

  En Chile, se ha registrado dentro de sus investigaciones sobre instrumentos 

prehispánicos, el llamado Trutruka es un instrumento hecho a base de caña (Colihue) 

esta planta pertenece a la subfamilia de los Bambúes, una gran diferencia es que su 

madera es sólida en comparación a los bambúes orientales que son huecos.  

Figura 3 

Modelo construido con rama de Cecropia obtusifolia 147cm 

Figura 2 

Trompetas Mayas 

Figura 4 

Vista del corte de la rama de Cecropia obtusifolia de Colima 



33 
 

Según Pérez de Arce, J (2016) este instrumento es una “Trutruka” su país de 

origen es Chile, y se atribuye su pertenencia a la cultura Mapuche, está fabricado con 

Caña (El cuerpo del instrumento) hojas secas para sujetar la caña y también cordel, 

existen Trutrukas de diferentes longitudes los ejemplares estudiados,145 cm, 174 

cm. “Según la cuidadora del museo, provendría de San Juan de la Costa. 

Nota: Fotografías extraídas de Pérez de Arce, J. (2016). “Archivo Organológico instrumentos 
Prehispánicos de Chile Parte 4 Aerófonos”. [Chimuchina Records, editora].  

 

El conocimiento para la elaboración de la Trutruka se transmite de manera 

generacional y por el medio oral, sin embargo, hace 2 años se ha podido documentar 

el registro audiovisual sobre la fabricación de este instrumento musical. El señor 

Figura 6 

Aerófonos 

Figura 5 

Trutuka 



34 
 

Miguel Beltrán Raillanca es un luthier de instrumentos musicales Mapuche Huilliche, 

quien lleva más de 20 años realizando este oficio. Aprendió de otros artesanos con 

quienes participaba en el guillatún. Observando y rescatando las técnicas en su 

memoria, adquirió la práctica y el conocimiento ancestral y ahora su mayor 

contribución es continuar y compartir este conocimiento con las nuevas 

generaciones. En el Perú también se conocen instrumentos musicales Pre hispánicos 

de origen antiguo como se aprecia en la siguiente imagen:  

Nota: Guffroy, J. (1999). “Arte Rupestre del Antiguo Perú” Instituto francés de Estudios 
Andinos   

Guffroy, J. (1999) dice que existe evidencia rupestre en un conjunto de 

petroglifos de Huancor, ubicados en el cerro del mismo nombre en la provincia de 

Chincha, departamento de Ica con una antigüedad aproximada de 2,200 años, estos 

petroglifos representan figuras humanas, flora, fauna y temas estilizados y 

fantásticos. Dos tipos de escenas destacan en estas representaciones: posibles 

actividades de pastoreo y la presencia de figuras humanas en diferentes actividades 

Figura 7 

Instrumentos musicales Prehispánicos  



35 
 

cotidianas, acciones de tocar música y bailar, que aparecen sobre todo en Huancor 

– donde tocan al parecer trompetas figura 39 g – h.” 

 

Las presentaciones moche también hacen evidente el uso de instrumentos 

musicales aerófonos variados, como se observa en las figuras 9 y 10. 

Figura 8 

Trompeta  



36 
 

 

 

 

 

Figura 10 

Instrumentos Moche  

Figura 9 

Trompeta longitudinal Moche 



37 
 

Nota: Fotografía extraída de Gudemos. M (2009). Análisis de Museo de América XVII. Pag 
184 – 224 (Trompetas andinas prehispánicas tradiciones constructivas y relación de poder. 

Nota: Extraído de Guamán Poma de Ayala, F. (1600-1615). Nueva Crónica y Buen Gobierno. 

Felipe Guamán Poma de Ayala, natural de Huamanga, en su Nueva Crónica 

y Buen Gobierno retrata la situación del Perú de finales del siglo XVI y principios del 

XVII. Entre las fascinantes ilustraciones que presenta este manuscrito, destaca una 

Figura 12 

Trompeta prehispánica 

Figura 11 

Los cazadores 



38 
 

en particular que evidencia el uso de instrumentos aerófonos en las actividades 

diarias de los "Yndios". Titulada "Cazador por no ser ocioso, ni haragán, jugador, 

ladrón tiene oficio de cazador", muestra cómo los indígenas se dedicaban a la caza 

de vicuñas, guanacos, llamas, entre otros. Para lograr sus objetivos diarios, contaban 

con la ayuda de perros y gavilanes entrenados, así como el uso de un pequeño 

instrumento musical aerófono, similar a una corneta o al waqra puku. Este detalle 

revela la importancia de la música en la vida cotidiana de estas comunidades andinas 

y su conexión con las actividades laborales y recreativas. 

Durante el siglo XVIII, el sacerdote Baltazar Jaime Martínez de Compañón y 

Bujanda arribó a Perú y, tras un breve periodo, fue designado obispo de la 

arquidiócesis de Trujillo, que abarcaba los actuales departamentos de Amazonas, 

Cajamarca, La Libertad, Lambayeque, Loreto, Piura y San Martín. Entre 1780 y 1790, 

llevó a cabo la visita pastoral de su diócesis y plasmó sus experiencias en un texto 

conocido como "Truxillo del Perú" o "Códice Martínez Compañón". Este trabajo 

representó su obra gráfica más significativa del siglo XVIII, siendo un libro ilustrado 

que reflejaba la realidad del Perú de aquella época. Dentro de las pinturas que 

componen esta obra, se destaca una en particular donde se evidencia el uso de un 

instrumento aerófono de origen prehispánico que guarda similitudes notables con el 

Yungor huancavelicano y el Clarín cajamarquino  



39 
 

 

 

Figura 13 

Codex Martínez Compañón 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAPÍTULO III: CATEGORÍAS Y SUBCATEGORÍAS  

3.1. Categorías  

Instrumento Prehispánico: Esta categoría podría abarcar la investigación 

sobre los instrumentos musicales utilizados en las culturas precolombinas antes de 

la llegada de los españoles a América. 

3.2. Subcategorías: 

Características del Instrumento: Este subconjunto se enfocaría en las 

características físicas y técnicas del Yungor Huancavelicano, como su forma, 

materiales de construcción, técnicas de fabricación, etc. 

Función y Significado Cultural: Aquí se exploraría la función que 

desempeñaba el Yungor Huancavelicano en la sociedad prehispánica, incluyendo su 

uso en ceremonias rituales, celebraciones, música de entretenimiento, comunicación, 

etc. 

Contexto Histórico y Cultural:  Esta subcategoría se centraría en el entorno 

histórico y cultural en el que se desarrolló el Yungor Huancavelicano, incluyendo la 



41 
 

civilización Huancavelica, su cosmovisión, creencias religiosas, organización social, 

etc. 

Impacto y Trascendencia: Aquí se examinaría el impacto y la trascendencia 

del Yungor Huancavelicano en la música y la cultura de la región Andina, así como 

su legado en la música contemporánea y la identidad cultural de las comunidades 

indígenas. 

Preservación y Revitalización: Esta subcategoría se enfocaría en las 

iniciativas de preservación, estudio y revitalización del Yungor Huancavelicano, 

incluyendo la documentación de su historia, la conservación de ejemplares 

existentes, la enseñanza de su fabricación y uso, etc. 

Estas categorías y subcategorías proporcionan un marco conceptual para 

estructurar la investigación sobre el Yungor Huancavelicano como instrumento 

prehispánico. 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAPÍTULO IV: METODOLOGÍA DE LA INVESTIGACIÓN 

4.1. Tipo de Investigación 

El tipo de investigación sobre el Yungor huancavelicano es aplicada, con un 

enfoque práctico dirigido a abordar problemas específicos y proporcionar soluciones 

reales para la preservación y promoción del instrumento. Se centra en comprender 

la situación actual del Yungor en la cultura musical de Huancavelica y desarrollar 

estrategias para su revitalización, incluyendo programas educativos y de difusión 

cultural. Esta investigación contribuye significativamente al conocimiento académico 

y cultural sobre el Yungor, beneficiando a la comunidad local al ofrecer una 

comprensión más profunda de su patrimonio musical y herramientas prácticas para 

su conservación. 

4.2. Nivel de Investigación  

El nivel de investigación descriptivo para el estudio del Yungor 

huancavelicano se enfoca en detallar y caracterizar los aspectos fundamentales de 

este instrumento musical prehispánico y su uso en la cultura y prácticas musicales 

de Huancavelica. Este nivel de investigación implica una observación cuidadosa y 



43 
 

sistemática para describir las propiedades, características y fenómenos relacionados 

con el Yungor. 

4.3. Diseño de Investigación 

El diseño empleado en el presente trabajo de investigación del Yungor 

huancavelicano es etnográfico el cual es un enfoque cualitativo y participativo que 

busca comprender en profundidad las prácticas, rituales y significados culturales 

asociados a este instrumento musical prehispánico dentro de la comunidad de 

Huancavelica. Este diseño implica una inmersión en el contexto cultural y social de 

la región para obtener una visión auténtica y detallada de cómo el Yungor se integra 

y se vive en la vida diaria y en las tradiciones de la comunidad. 

4.4. Unidad de Análisis 

En el marco de la investigación con diseño etnográfico sobre el Yungor 

huancavelicano, la unidad de análisis es el propio Yungor. Esto significa que el 

enfoque central de la investigación recae en este instrumento musical específico, 

analizando sus diversos aspectos y dimensiones. 

4.5. Técnicas e Instrumentos de Recolección de Datos 

4.5.1. Técnicas 

En la investigación del Yungor huancavelicano, se emplea la técnica de 

observación, destacada por Rodríguez (2008) y definida por Knapp (1965), como un 

método esencial para recopilar información sobre los patrones culturales y musicales 

relacionados con el instrumento en Huancavelica. Esta técnica se centra en registrar 

comportamientos y situaciones naturales, utilizando los sentidos para captar la 

realidad que rodea al Yungor. Además de capturar los aspectos físicos del 

instrumento, esta observación busca comprender su impacto emocional y su 

importancia en el contexto cultural. Implica una participación activa y consciente en 

festividades y prácticas musicales, proporcionando una visión auténtica de cómo este 

instrumento prehispánico se mantiene vivo en las tradiciones contemporáneas de 

Huancavelica. 

4.5.2. Instrumento 



44 
 

En la investigación sobre el Yungor huancavelicano, se utilizaron diversos 

instrumentos de evaluación para recopilar datos de manera estructurada. La guía de 

observación y la ficha de observación facilitaron la recolección sistemática de datos 

durante la observación en el campo. Para las entrevistas, se emplearon guías y 

cuestionarios que ayudaron a abordar todos los aspectos relevantes del estudio. El 

análisis de documentos históricos y partituras musicales se facilitó mediante guías 

específicas, mientras que se utilizaron escalas y cuestionarios para evaluar actitudes 

y conocimientos sobre el Yungor en la comunidad. 

En la investigación se incluyeron guías de observación y fichas para registrar 

detalles específicos sobre la construcción y uso del Yungor, así como guías y 

cuestionarios de entrevista para estructurar la conversación con el informante clave. 

Ibarra y Rodríguez (2008). 

4.6. Métodos 

El método cualitativo en la investigación musical se basa en una comprensión 

profunda y multifacética de la música en su contexto cultural y social. Se emplean 

diversos diseños de investigación, como etnográficos, bibliográficos, narrativos, 

fenomenológicos, de acción-investigación y documentales, para explorar los 

significados asociados con la música desde diferentes perspectivas. Este enfoque es 

fundamental para captar la riqueza y complejidad de la música como expresión 

cultural y artística, permitiendo no solo documentar y analizar la música y sus 

contextos, sino también interpretar significados y comprender las dimensiones más 

profundas de la experiencia musical. 

4.7. Contexto Espacio-Temporal 

Huancavelica, originalmente fundada como Villa Rica de Oropesa el 4 de 

agosto de 1571 por orden de don Francisco de Toledo, se erige en un enclave de 

importancia histórica y geográfica. Emplazada en el corazón del sur peruano, en la 

vertiente oriental de la Cordillera de los Andes y a orillas del río Ichu, un tributario del 

río Mantaro, esta ciudad del siglo XVI es testigo de una rica y compleja historia. 

En tiempos preincaicos, la región que hoy conocemos como Huancavelica fue 

el hogar del reino de los Anccaras, dividido en los curacazgos de Astos y Chacac. 

Esta división territorial refleja una organización social y política sofisticada en la época 

prehispánica. 



45 
 

Huancavelica no solo destaca por su ubicación estratégica y su vasto legado 

cultural, sino también por su riqueza en recursos minerales. Desde épocas antiguas, 

esta región ha mantenido una intensa interacción con culturas prominentes como 

Paracas, Wari y Chanca, entre otras. Esta interacción cultural y comercial ha 

desempeñado un papel fundamental en el desarrollo y la historia de Huancavelica, 

contribuyendo a su rica herencia y diversidad cultural. 

El departamento de Huancavelica, ubicado en la sierra sur del Perú, abarca 

22,131 km² y se divide en 7 provincias y 102 distritos. Su capital, Huancavelica, 

situada a 3,660 m.s.n.m. y distante 457 km de Lima, se encuentra en una región 

montañosa y accidentada atravesada por la Cordillera de los Andes, lo que genera 

una variedad de microclimas debido a las diferencias de altitud. 

Con una población proyectada de 358,356 habitantes en 2021, Huancavelica 

concentra su población principalmente en las provincias de Huancavelica, Tayacaja, 

Angaraes y Acobamba. Aunque la tasa de crecimiento anual de la población ha sido 

negativa en los últimos años, con una disminución especialmente en áreas rurales, 

la población económicamente activa representa el 85.5% del total, con una tasa de 

desempleo del 1.6% en 2021. 

En términos económicos, Huancavelica contribuye con el 0.7% al Valor 

Agregado Bruto (VAB) nacional y el 0.6% al Producto Bruto Interno (PBI) del país. 

Sus sectores más importantes incluyen electricidad, construcción, agricultura y 

extracción de minerales, siendo el sector de electricidad, gas y agua el más influyente 

con un 32.0% del VAB en 2021. 

Culturalmente, Huancavelica es rico en patrimonio histórico, como el Templo 

Inca Huaytará, originalmente dedicado al Sol y posteriormente transformado en 

iglesia durante la colonia. Además, el departamento ha sido objeto de emisiones 

numismáticas por parte del Banco Central para preservar y difundir su legado cultural.  

El clima varía según la altitud, con temperaturas promedio máximas de 18°C en los 

valles interandinos y una temporada de lluvias entre noviembre y abril. Los ríos y 

lagunas de la región contribuyen a su biodiversidad y al desarrollo de la agricultura, 

aspectos fundamentales en la vida y economía de Huancavelica.  

 Como puede observarse en la imagen 1, Huancavelica cuenta con siete 

provincias: Tayacaja, Huancavelica, Churcampa, Acobamba, Angaraes, 

Castrovirreyna y Huaytará y se divide en diecinueve distritos: Acobambilla, Acoria, 

Ascensión, Conayca, Cuenca, Huachocolpa, Huando, Huancavelica, Huayllahuara, 



46 
 

Izcuchaca, Laria, Manta, Mariscal Cáceres, Moya, Nuevo Occoro, Palca, Pilchaca, 

Vilca y Yauli. 

Figura 14 

Mapa de Huancavelica 

4.8. Contexto: Fiesta de Santiago y el Yungor huancavelicano 

La figura del apóstol Santiago ha sido objeto de reinterpretación en el contexto 

de la conquista de América. Inicialmente, Santiago fue asociado con la derrota de los 

moros en España, pero al llegar a América, se le atribuyó un papel similar en la 

conquista del continente, transformándose en el "Santiago Mata Indios". Sin 

embargo, hay investigaciones que cuestionan esta narrativa, sugiriendo que fue una 

estrategia propagandística para justificar la violencia de la conquista. 

En los pueblos andinos del Perú, Santiago Apóstol es visto como una figura 

sagrada y profana, asociado con la protección de animales, el control del clima y la 

promoción de la fertilidad. Las festividades en su honor van más allá de lo religioso, 

impactando en la vida productiva y festiva de las comunidades. En particular, la 

celebración del Santiago tayacajino en Huancavelica es reconocida como Patrimonio 

Cultural de la Nación y revalora la identidad regional. 

La fiesta tradicional, también conocida como la Herranza, es considerada el 

día de los animales y los pastores. Durante esta celebración, los participantes lucen 

vistosos sombreros adornados con flores y danzan al son de música tradicional, como 



47 
 

el Yungor y la Tinya. La marcación del ganado, mediante la colocación de cintas de 

colores en las orejas de los animales, es uno de los momentos más importantes de 

la festividad. 

Más allá de los rituales, la Herranza y Santiago son eventos festivos llenos de 

alegría y color, donde la música y el baile son protagonistas. Estas celebraciones son 

un testimonio vivo de la riqueza cultural y la capacidad de adaptación de las 

comunidades andinas, conectando el pasado con el presente y asegurando la 

preservación de su patrimonio para las futuras generaciones. 

En el distrito de Huando se celebra la festividad del Santiago con música 

tradicional acompañada del "Yungor". Así también encontramos una variante del 

"Yungor" de Tayacaja que presenta una estructura única: el cuerpo del instrumento 

está conformado por maguey (Agave americana), y en algunos casos se ve sujeto a 

otros dos o tres magueys que brindan soporte al tronco principal del instrumento 

durante su ejecución y durante los pasacalles festivos. El material utilizado y el 

diámetro del "yungor" en la región de Huando difieren notablemente del "yungor" de 

Tayacaja. Además, se observa que uno de los extremos de este instrumento termina 

en una forma cónica, con una curvatura de aproximadamente 90 grados.  

El distrito de Paucarbamba pertenece a la provincia de Churcampa, que está 

ubicada en la región Huancavelica. En este distrito como en muchas partes de 

Huancavelica, se practica esta bonita tradición del Santiago, lo particular es que la 

fabricación del Yungor para su ejecución instrumental, a diferencia de otras zonas es 

a base de carrizo como material primario y tronco principal del instrumento. Esto es 

debido a la ubicación geográfica y altitud del Distrito de Paucarbamba ya que su 

altitud es de 3370 m.s.n.m. y a este nivel solamente pueden crecer y desarrollarse 

los carrizos.  

En el video documental "Santiago con Yungor / Herranza en Tayacaja, 

Huancavelica", dirigido por Joseph Neyra en 2021 con entrevistas a Carlos Rojas, se 

muestra como el yungor se integra en la celebración de Santiago en Tayacaja, 

Huancavelica, ofreciéndose una visión de la evolución histórica en la fabricación del 

instrumento, desde su origen con la planta Wambo hasta su forma actual de Longos 

o Yungor. Las detalladas descripciones proporcionadas por Rojas sobre el ritual del 

"pagapo" y el uso tradicional del instrumento durante la festividad de Santiago brindan 

una visión única de las costumbres y tradiciones arraigadas en la región.  Civallero 

(2014) mencionó y estudió el Yungor en su libro "Las Largas Trompetas de los 



48 
 

Andes”, describe al Yungor como una trompeta natural de gran tamaño, 

tradicionalmente elaborada con un tallo florífero de maguey (Agave americana).  

Sin embargo, también menciona que en algunos casos se construye con tallos 

gruesos de caña mamaq, troncos de chonta blanca o saúco, e incluso de hojalata. 

La decoración del instrumento a menudo incluye cintas, lana, cables de colores o 

tiras plásticas.  

El Yungor juega un papel esencial en la festividad de Santiago (25 de julio), 

una celebración que fusiona la adoración cristiana con el culto ancestral al Tayta 

Wamani, protector de los rebaños y cosechas. Durante esta festividad, destaca la 

participación de mujeres cantando coplas en quechua y hombres tocando 

instrumentos como el violín, arpa, waqra-phuku y, por supuesto, el Yungor.  

La interpretación del Yungor, según Civallero (2014), se realiza de manera 

lateral, sosteniéndolo diagonalmente con la mano izquierda y apoyándolo con la 

derecha. Además de su uso en la fiesta de Santiago, el Yungor también acompaña 

otras danzas tradicionales. Esta perspectiva internacional enriquece la comprensión 

del Yungor, no solo como un elemento de la cultura musical de Huancavelica, sino 

también como parte de un contexto andino más amplio. La investigación de Civallero 

proporciona un marco valioso para entender el lugar del Yungor en la tradición 

musical andina y su relevancia en las festividades y prácticas culturales regionales. 

La Fiesta de Santiago en Huancavelica es un evento anual que celebra la 

herencia cultural y las tradiciones andinas. En esta celebración, comienza en el mes 

de junio y tiene como día central el 25 de julio, las parejas lucen vistosos sombreros 

adornados con elementos característicos como la "Lima-lima", la escorzonera, la Qori 

Waylla y otras flores silvestres, que representan símbolos de identidad y tradición, 

cargando consigo el espíritu de la tierra y la cultura andina. 

El ambiente festivo durante la Fiesta de Santiago está impregnado de música, 

danza y un profundo sentido de unión espiritual y gratitud hacia la tierra. Desde los 

primeros días del mes, las montañas de la sierra central se llenan del sonido distintivo 

de los Yungor y el ritmo monótono de las tinyas. El Yungor, un árbol extraído de las 

quebradas del río Mantaro, se convierte en el protagonista de la música, produciendo 

un sonido profundo y envolvente que resuena en toda la región. 

Finalmente, la Fiesta de Santiago en Huancavelica, conocida como Tayta 

Shanti, es una celebración dedicada a los pastores y animales, bajo la advocación 



49 
 

del "Taita Huamani". Es un momento para celebrar la vida, la naturaleza y la conexión 

ancestral con las montañas y valles que han sido hogar de generaciones de pastores 

y agricultores. Cada paso de baile refleja reverencia hacia la tierra y el espíritu 

indomable de la gente andina, siendo un símbolo de resiliencia y tradición donde la 

comunidad se reúne para honrar su herencia cultural y mirar hacia el futuro con 

esperanza y determinación. La festividad, arraigada en el rito prehispánico del 

Angosay, busca la protección de los animales y la regulación del clima para los 

cultivos venideros. Aunque lleva el nombre del apóstol Santiago, en realidad es una 

antigua celebración de la herranza y pago a la tierra, sincretizando la fiesta andina 

con la española. 

4.9. Informante Clave  

El informante clave que proporcionó la información sobre la construcción del 

Yungor huancavelicano fue don Mario Zuasnabar Bazán, quien nació el 5 de Julio de 

1963 en Ccatuspata, distrito de Surcubamba, provincia de   Tayacaja, Huancavelica. 

Es el mayor de seis hermanos, hijo de Constantina Bazán y Eliodoro Zuasbanar, su 

padre fue músico arpista, tocaba en orquetas y su madre fue cantante, la cual 

destacaba en presentaciones durante las festividades del Santiago, él conoció el 

yungor gracias a que uno de sus tíos, llamado Julio Bazán, tocaba el yungor, aunque 

no le dio mayor importancia. Desde muy pequeño él vivió con su abuela, quien lo 

cuido hasta el día que falleció,  en aquel entonces tuvo que vivir con su tío; ayudando 

en los que haceres de la chacra, y en casa tuvo que vivir en la selva central, con los 

estudios interrumpidos en 5to grado de primaria, después a la edad de 16 años, 

cuando regreso a su pueblo, vio a jóvenes ejecutando el yungor en la fiesta de 

Santiago; si bien es cierto que ser ejecutante de Yungor no era tan rentable como lo 

es actualmente, tenían mucha demanda y eran muy famosos entre las chicas del 

pueblo, las que ni bien escuchaban el roncar del instrumento, se acercaban con sus 

grabadoras a registrar las melodías emitidas por el yungor. 

Con el objetivo claro, de ser una ejecutante del yungor, practicó durante un 

año con la ayuda de su maestro yungorista Raúl Gutiérrez, y también practicando por 

su cuenta de manera empírica escuchando grabaciones de las melodías del Santiago 

así volvió al pueblo, aunque ya sabía ejecutar el instrumento, aún no conocía muchas 

canciones tampoco la idoneidad de cada una de ellas para cada momento del 

Santiago; como el paseo, la herranza y canción para cada animal. El primer yungor 

que tuvo fue, cuando junto a un amigo, fue a la huerta de uno de sus tíos a cortar 



50 
 

árboles de Yungor, donde había platanales y una casa abandonada, mientras su 

amigo cortaba Yungor, el señor Mario observó un Yungor ya construido y en buen 

estado, apoyado al costado del platanal, y ese fue su primer Yungor, llego a tocar 

junto a su madre en algunas presentaciones, pero no llego a grabar ninguna. 

Con el pasar de los años fue aprendiendo aún más, hasta ser un músico 

reconocido del Yungor, y empezaron a llamarlo para tocar con algunos artistas, la 

primera presentación en un escenario fue en la cuidad de Lima con un grupo que él 

había formado, cuando fue creciendo musicalmente, se topó con los mejores 

intérpretes del Yungor en esa época, que lo ayudaron y lo aconsejaron, como los 

señores Raúl Gutiérrez, Manuel Gutiérrez y Pancho Palma, todos grandes 

yungoristas. 

A lo largo de su carrera ha tenido la oportunidad de pisar escenarios a nivel 

nacional al lado de grandes artistas de la música andina, ha grabado para el grupo 

Andú y también unas grabaciones para el grupo Alborada, ha grabado en varios 

formatos como: Cassette´s, Discos Compactos (CD) y Disco digital versátil (DVD) 

En el año 2016 fue reconocido por la dirección desconcentrada de 

Huancavelica por su labor y aporte en todo el que hacer musical de la provincia de 

Tayacaja.  

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CAPÍTULO V: RESULTADOS 

5.1. Instrumento Prehispánico:  

Los instrumentos precolombinos andinos representan una rica y variada 

tradición musical que ha perdurado a lo largo de milenios en la región de los Andes. 

Estos instrumentos, elaborados con materiales naturales como madera, arcilla, 

hueso y metales, desempeñaron un papel fundamental en la vida cotidiana, la 

expresión cultural y los rituales religiosos de las civilizaciones prehispánicas que 

habitaban esta vasta y diversa área geográfica. 

Entre los instrumentos precolombinos andinos más destacados se 

encuentran las flautas de pan, conocidas como "antaras" o "sikus", que consisten en 

tubos de diferentes longitudes colocados en paralelo. Estas flautas, utilizadas tanto 

en contextos rituales como en celebraciones festivas, producen sonidos melódicos y 

evocadores que reflejan la conexión profunda entre la música y la espiritualidad en 

las culturas andinas. 

Otro instrumento emblemático es la quena, una flauta vertical de origen 

andino que se caracteriza por su tono penetrante y su amplio rango melódico. La 

quena, con su diseño simple pero expresivo, era utilizada tanto por los pastores en 

las montañas como por los músicos en las ceremonias religiosas, transmitiendo la 

belleza y el misterio de los paisajes andinos a través de sus notas vibrantes. 



52 
 

Además de las flautas y la quena, los Andes albergaban una gran variedad 

de instrumentos de percusión y cuerda. Entre ellos se destaca el "yungor 

huancavelicano", una especie de ocarina de arcilla de la época prehispánica, que se 

utilizaba en diversas ceremonias y festividades rituales. Con su forma distintiva y su 

sonido característico, el yungor huancavelicano representaba una conexión directa 

con el pasado ancestral de la región, proporcionando tanto música como significado 

cultural a las comunidades que lo utilizaban. 

Cada uno de estos instrumentos precolombinos andinos tenía su propia 

historia, técnica de ejecución y significado cultural dentro de las diversas 

comunidades que los crearon y utilizaron. Aunque muchas de estas civilizaciones 

han desaparecido, la música que produjeron sigue resonando en la región, 

recordándonos la riqueza y la profundidad de la herencia musical andina y su 

importancia en la identidad cultural de las poblaciones indígenas de los Andes hasta 

el día de hoy. 

5.2. El Yungor 

En los Andes meridionales centrales de Perú, particularmente en los 

departamentos de Junín, Huancavelica y Ayacucho, se celebra la tradicional fiesta 

del Santiago. Durante esta festividad, los músicos y cantores llegan a la víspera para 

ser contratados por las familias. A pesar de la popularidad de las modernas bandas 

de bronce, aún hay una marcada preferencia por los conjuntos musicales 

tradicionales, donde las mujeres cantan coplas en quechua al compás de la tinya, y 

los hombres tocan instrumentos como el violín, el arpa, el waqra puku y, de manera 

esencial, el Yungor. 

El Yungor, un elemento central de estas festividades, se elabora 

tradicionalmente de un tallo florífero de longos, que se recolecta en lugares 

considerados especiales. La selección de estos tallos se realiza en noches de luna 

llena, prefiriendo aquellos con yemas rojizas, atribuyéndoles una mejor calidad 

sonora según el saber local. Estos instrumentos suelen tener una longitud de casi 

dos metros, aunque hay variantes más grandes. Para su construcción, se vacía el 

interior del tallo y se agrega una pequeña boquilla de madera o de asta vacuna, 

similar a la de una trompeta, a unos 10 o 15 cm del extremo cerrado. Esta boquilla 

facilita el soplo del instrumento, que no lleva pabellón en el extremo opuesto y suele 



53 
 

estar forrado completamente con cintas, lanas o, en tiempos recientes, con cables de 

colores o tiras plásticas. 

En algunas variantes, el Yungor también se construye con un tallo grueso de 

caña mamaq o un tronco de chota blanca o de sauco, siendo este último un árbol 

muy valorado para la fabricación de aerófonos por su médula blanca. Hay incluso 

Yungores hechos totalmente de carrizo que se elaboran principalmente en el distrito 

de Paucarbamba, también existe la variante del distrito de Huando que se elabora 

con el tallo del maguey. Según Rojas también se ha fabricado Yungor hechos 

completamente de hojalata. 

La interpretación del Yungor se realiza de forma lateral, sosteniendo el 

instrumento diagonalmente con la mano izquierda y apoyándolo con la derecha. 

Además de su presencia en la fiesta del Santiago, el Yungor también acompaña otras 

danzas tradicionales, como el Shacatán, muy popular en el valle del Mantaro. Esta 

práctica musical evidencia la riqueza y la continuidad de las tradiciones culturales en 

la región, manteniendo viva una parte importante del patrimonio musical andino. 

5.3. Características de la planta (Cecropia Peltata)  

El Cecropia peltata, conocido también como yagrumo, guarumo y en Perú 

como longos o Yungor. Es un árbol tropical que varía entre 5 y 25 metros de altura. 

Se caracteriza por su tronco derecho, hueco y con corteza gris clara, a menudo 

adornado con cicatrices circulares de estípulas caídas. Presenta hojas peltadas, 

redondeadas, de 30 a 40 cm de diámetro, divididas en 7-11 lóbulos. Este árbol es 

dioico, con flores masculinas y femeninas en árboles distintos, y establece una 

simbiosis con hormigas arborícolas. Se distribuye desde México hasta Ghana, 

creciendo en bosques húmedos y secos hasta 1600 metros sobre el nivel del mar. El 

yagrumo es utilizado en reforestación y tiene aplicaciones en la industria, como en la 

fabricación de cuerdas y pulpa para papel. Además, se utiliza en medicina tradicional 

para tratar una variedad de afecciones. Su rápido crecimiento y su capacidad para 

prosperar en suelos pobres lo convierten en una especie pionera importante en la 

regeneración forestal.  



54 
 

 

5.4. Características Físicas del Yungor 

En la figura 15 se observa un árbol en buenas condiciones para ser extraído 

y fabricar el Yungor. El Yungor huancavelicano es un prominente instrumento de 

viento vinculado a la celebración de la fiesta de Santiago en las regiones andinas de 

Huancavelica, Junín y Ayacucho. Fabricado a partir del tallo principal del longos, o 

Cecropia Peltata l., este árbol es nativo de las cuencas del río Mantaro y a menudo 

se encuentra en las lindes de las carreteras de la selva central de Perú, así como al 

borde de algunas chacras. El longos, conocido en diferentes latitudes como yarumo, 

yagrumo o guarumo, crece silvestre y se ve envuelto en un aura de misticismo local. 

Previo a su corte para la elaboración del Yungor, se realiza un pagapo, un ritual de 

ofrecimiento a la tierra y al apu Wamani, una entidad espiritual de gran importancia 

en la cosmovisión andina. 

Existe una creencia regional que aconseja no recolectar el material para el 

Yungor durante la luna llena en las riberas del río Mantaro, debido a historias que 

narran consecuencias funestas para aquellos que desoyen este consejo, 

Figura 15 

Cecropia Petalta 



55 
 

atribuyéndoles enfermedades misteriosas tras obtener un Yungor de sonoridad 

excepcional. 

El Yungor se caracteriza por su forma tubular y se compone de dos partes 

fundamentales: el cuerpo y la boquilla. El cuerpo del instrumento, que es la columna 

del Longos, y la boquilla, frecuentemente de madera, se unen para crear la estructura 

básica del Yungor. La forma del instrumento no es uniformemente recta o simétrica, 

presentando leves asimetrías que no afectan su sonoridad. Antes de seleccionar un 

longo para su transformación en Yungor, se deben considerar ciertas características 

como la longitud y el diámetro, los cuales varían y se eligen según la tonalidad 

deseada, adaptándose a las voces masculinas o femeninas que acompañarán su 

música. 

 

 

Como se observa en la figura 16 un grupo de Yungores terminados y forrados 

con cintas de plástico, listo para ser utilizados en las festividades tradicionales del 

Santiago. 

5.4.1. La boquilla 

La boquilla se fabrica de madera y se ubica en unos de los extremos del 

instrumento para ser exactos en la parte inferior o cerrada del Yungor, la boquilla 

Figura 16 

Yungores terminados 



56 
 

tiene una forma cónica por fuera, y por dentro el diseño en muy parecido a las 

boquillas de la trompeta, tiene una profundidad como un plato en la parte superior de 

la boquilla, este diseño ayuda a controlar el fluido del aire para lograr una mejor 

ejecución del instrumento, además mejora el sonido del ejecutante y también ayuda 

a obtener una mejor afinación.     

 

 

Comparación de dos boquillas de Yungor, a la derecha vemos una ya 

desgastada por el uso constante y a la izquierda una nueva, aunque tienen ciertas 

diferencias en su diseño son meramente estéticos. 

5.5. Materiales para su fabricación artesanal  

Antiguamente los materiales de construcción que se utilizaban, eran extraídos 

de la naturaleza porque no se contaba con herramientas de fabricación industrial 

como con las cuales se cuenta en la actualidad, las que aceleran el proceso de 

construcción del instrumento musical, y de alguna manera mejoran la calidad y 

tiempo de vida del instrumento. Es necesario mencionar que, debido al tipo de 

fabricación, hay conocimientos y técnicas que se comparten de manera generacional, 

cada instrumento es único en su modelo y sonido, también, dado que su fabricación 

artesanal implica procesos manuales la producción suele ser limitada a diferencia de 

los métodos industriales que permiten una producción en masa. Los materiales a 

Figura 17 

Boquillas de Yungor 



57 
 

utilizar son: Serrucho, Huincha, Berbiquí y Broca de berbiquí de 6 pulgadas, Carrizo 

dos tamaños distintos y Cuchilla.   

 

5.6. Proceso de Construcción  

5.6.1. Paso 1.  

Al recoger la materia prima que es el yungor, es recomendable contar con 

algún experto en construcción o algún instrumentista que pueda orientar sobre cuál 

de los tallos sería el más adecuado para la fabricación del instrumento musical, así 

como el lugar donde podrían encontrarse. No todos los tallos son aptos para construir 

el instrumento; se deben cumplir ciertos requisitos antes de cortar el árbol, como estar 

libre de una invasión de hormigas, ya que estas hacen muchos pequeños orificios en 

el tallo principal del longor o yungor, lo que generaría un escape de aire desfavorable 

al momento de su ejecución. También se debe tener en cuenta que el árbol no supere 

los 4.5 metros de altura, ya que con esa medida el tronco o tallo principal es muy 

grueso y el interior tiene mucho relleno que no se limpia correctamente. 

Además, se debe buscar un tronco lo más recto posible para obtener un mejor 

sonido y mayor comodidad para el músico al ejecutar el instrumento. Los anillos en 

los troncos deben ser lo más simétricos posibles, es decir, que la distancia entre cada 

Figura 18 

Materiales listos para la fabricación del Yungo 



58 
 

nodo o anillo sea lo más regular posible, lo que ayudará a que el Yungor tenga una 

mejor afinación. Estas recomendaciones optimizan el tiempo y aseguran una correcta 

fabricación del Yungor; sin embargo, debido a la naturaleza de los árboles, no todos 

los Yungor cortados serán tocables ni afinables como se desea. Por eso, es 

importante cortar todos los Yungor posibles y ser cuidadoso al extraer el tallo. 

El Yungor se cortará desde la base para no dañarlo, seguidamente se cortan 

las ramas pequeñas y la punta del Yungor. Una vez limpiada la parte exterior, se 

procede a limpiar el interior del Yungor con mucho cuidado, utilizando un carrizo largo 

y delgado para limpiar los nodos o anillos, lo cual debe realizarse con mucha 

precaución. Como se observa en la imagen, después de buscar cuidadosamente el 

árbol que pueda contar con las condiciones apropiadas podemos apreciar el preciso 

momento en el que se extrae la planta, realizamos el corte limpio desde la parte más 

baja del tallo principal con la ayuda de una sierra.  Luego de extraer el árbol, se 

procede a cortar todos los tallos delgados de la parte superior de la planta, así como 

las puntas, para que luego transportar el tallo principal hacia el rio donde se 

procederá a fabricar el yungor. 

 

5.6.2. Paso 2.  

Figura 19 

Corte limpio desde la parte más baja del tallo 

principal de la planta 



59 
 

Después de fijarse en el tamaño del orificio en la base del Yungor, este debe 

tener un diámetro de menos de 1 cm. Si el orificio es demasiado pequeño, se seguirá 

cortando la base del Yungor hasta alcanzar el tamaño requerido. Una vez obtenido 

el orificio con el diámetro adecuado, se utilizará una huincha y un serrucho para medir 

la longitud y cortar el Yungor según la tonalidad deseada. La tonalidad más común 

en la voz femenina es Re mayor, y la medida promedio para esta es de 2.20 metros. 

La longitud del instrumento tiene un impacto directo en el sonido que emite, ya que 

afecta la vibración del aire dentro del tubo o columna. Esto significa que cuanto más 

grande sea el Yungor, más graves serán los sonidos que pueda producir, mientras 

que, si el Yungor es más pequeño, los sonidos serán más agudos. En la imagen 

siguiente se observa la parte inferior del tallo de la planta, el cual se está cortando 

hasta que el orificio alcance aproximadamente 1 centímetro de diámetro, otra medida 

de referencia que utilizan los fabricantes es que, en dicho orificio no quepa más que 

la punta del dedo meñique. 

 

 

Figura 20 

Corte de tallos 



60 
 

 

 Luego de la limpieza de los tallos delgados, las puntas y un poco de la base 

se trasladan todos los tallos al río para continuar con la fabricación del instrumento 

tal como se aprecia en la figura 22. 

  

Figura 21 

Corte del Orificio 

Figura 22 

Traslado del material hacia el río 



61 
 

5.6.3. Paso 3.  

El proceso correcto o idóneo es esperar que el tallo cosechado sece bajo 

sombra y a temperatura de ambiente por lo menos durante un mes para luego 

proceder a limpiar su interior, sin embargo, para la elaboración y documentación de 

esta investigación omitimos el tiempo de secado del Yungor. Continuando con el 

proceso de fabricación.  Ahora tendremos que buscar un rio donde limpiaremos todo 

el contenido del árbol utilizando los carrizos que previamente se debe cortar, los 

carrizos podemos encontrarlos al borde de la carretera o en la falda de los cerros, se 

necesitarán dos carrizos de distintos tamaños, uno de ellos debe ser muy delgado 

para que pueda pasar por el orificio más estrecho de casi 1 cm de diámetro y limpiar 

el contenido, el otro carrizo debe ser grande, el más grande posible, ya que con este 

se limpiará la mayor parte de los nudos que está dentro del Yungor, vaciamos  el 

contenido con mucho cuidado y con la ayuda de los carrizos, utilizamos el agua de 

rio para saber si aún hay restos de nudos dentro de nuestro instrumento, para eso 

debemos introducir agua por uno de los orificios y dejar que fluya hacia el otro 

extremo eliminando todo el contenido, para verificar que ya hemos limpiado de 

manera completa todos los nudos introducimos agua por el orificio más grande y 

debe fluir y salir por el otro extremo sin ningún demora ni interrupción, la caída del 

agua debe ser continua y totalmente fluida como si fuese parte del rio, solo así 

podremos saber si está completamente limpio.  

Figura 23 

Limpieza del material desde la parte inferior 



62 
 

Como se evidencia en la figura 24, se inicia el proceso de limpieza desde la 

parte inferior del tallo, utilizando un carrizo limpio y delgado para romper los nudos o 

anillos presentes en su interior. Posteriormente, como se muestra en la figura 12, una 

vez finalizada la limpieza en la parte inferior, se continúa con la limpieza desde la 

parte superior, donde se encuentra el orificio más grande, aproximadamente de 3.5 

centímetros, con la ayuda de otras personas. 

 

 

 

5.6.4. Paso 4.  

Ahora con ayuda del berbiquí y la broca se perfora el orificio donde se 

colocará la boquilla del instrumento, para ello se mide 13 cm desde la base del 

instrumento para proceder a hacer el orificio de 1.5 cm de diámetro, se perfora con 

cuidado para no atravesar todo el Yungor, se limpia con agua de río y se lima, con 

una cuchilla, las pequeñas imperfecciones. Como se aprecia en la figura 25 se 

procede a medir y marcar el orificio donde se colocará la boquilla de madera. 

Figura 24 

Limpieza del interior del Yungor 



63 
 

 

En la Figura 26 se observa cómo se hace el orificio con mucho cuidado para 

no atravesar todo el tallo, para este procedimiento y para lograr un mejor trabajo y 

rápido, se utiliza el berbiquí y una broca de 6 pulgadas de longitud y un diámetro de 

1.5 centímetros. 

Figura 25 

Perforación del orificio donde se colocará la boquilla de madera. 

Figura 26 

Perforación del Orificio 



64 
 

5.6.5. Paso 5.  

Ahora solo nos faltaría colocar la boquilla y ejecutar el instrumento, para poder 

saber que el instrumento es bueno, un experto se dispone a tocar desde la nota más 

grave hasta la más aguda, y todas  deben estar afinadas, porque muchas veces hay 

algunas notas que no se llegan a afinar, recordemos que este instrumento no tiene 

un sistema de afinación en contraste de los instrumentos de viento madera o viento 

metal que se pueden afinar porque son piezas diferentes, el Yungor no se puede 

afinar de otra manera que no sea midiendo el instrumento y con una buena técnica 

en el uso de la boquilla, y tampoco tiene un sistema de llaves para poder tocar en 

cualquier tonalidad. En la figura 27, apreciamos la ejecución instrumental del Yungor, 

se observa al intérprete utilizando una técnica de colocación de labios o embocadura 

es hacia el lado derecho, así mismo observamos que la boquilla sobresale del 

Yungor. 

 

 Para la ejecución se utiliza ambas manos para sostenerlo y en dirección al 

lado izquierdo, debido a las características estructurales del Yungor por el cual se 

utiliza como un instrumento musical, hace que no sea muy pesado, esto permite que 

los músicos puedan permanecer ejecutando en Yungor por un tiempo prolongado, 

en la parte de atrás de la imagen vemos la cantidad de plantas recolectadas tal como 

Figura 27 

Posición del labio en la boquilla 



65 
 

se ve en la imagen , en la parte posterior de la imagen 16 puede verse la  cantidad 

de plantas recolectadas.  

5.7. Partes y Medidas del Yungor  

El proceso de adaptación, aplicación, técnicas de ejecución así como las 

técnicas de construcción del Yungor han durado cientos de años, debemos 

considerar que todos estos procesos de llevaron a cabo de manera  empírica y se 

transmiten a través de las generaciones de manera oral, no hay registros acerca de 

las tonalidades así como la tesitura y demás características musicales, en este 

trabajo vamos a recolectar, sistematizar y registrar toda información respecto al 

Yungor Huancavelicano como instrumento musical prehispánico. 

Al hablar de las medidas del Yungor nos referimos de manera concreta a la 

longitud que debe tener cada instrumento para lograr la tonalidad deseada. 

La diferencia en el tono entre instrumentos de viento más grandes y más 

pequeños se debe principalmente a la longitud y la forma del tubo o columna de aire 

que vibra para producir el sonido. En los instrumentos de viento, el tono está 

relacionado directamente con la frecuencia de vibración de la columna de aire. 

Cuando un músico toca un instrumento de viento, ya sea una flauta, un 

saxofón, una trompeta o un trombón, el aire se hace vibrar dentro de un tubo o una 

columna que de alguna forma la longitud de este tubo afecta la frecuencia de 

vibración y, por lo tanto, el tono del sonido producido. 

En términos generales, los instrumentos de viento más grandes tienen tubos 

más largos. La longitud del tubo influye en la frecuencia de vibración del aire 

contenido en él. Un tubo más largo tiende a producir una frecuencia más baja, lo que 

se percibe como un sonido más grave. Por otro lado, los instrumentos de viento más 

pequeños, con tubos más cortos, tienden a producir frecuencias más altas, que se 

perciben como sonidos más agudos. 

 



66 
 

 

Tabla 1 

Medidas del Yungor 

Longitud del instrumento 2.20 metro tonalidad de re mayor 

Diámetro del orificio cerca a la boquilla 1.5 centímetros  cualquier tonalidad 

Diámetro del orificio lejano a la boquilla 0.04 metros  cualquier tonalidad 

Orificio de la boquilla 0.02 metros  cualquier tonalidad 

Grosor del orificio para la boquilla 0.015 metros  cualquier tonalidad 

Forma de la boquilla forma cónica  

Longitud de la boquilla 0.045 metros  cualquier tonalidad 

Diámetro más largo de la boquilla 0.028 metros  

Diámetro más corto de la boquilla 0.015 metros  

Diámetro del orificio de la boquilla 0.05 metros    donde entra el aire 

Diámetro del orificio de la boquilla 0.07 metros    donde sale el aire 

  

Figura 28 

Ejecución del Yungor 



67 
 

5.8. Partes del Yungor  

 

 

 

Figura 29 

Cuerpo del Yungor 

Figura 31 

Longitud del cuerpo del Yungor 

Figura 30 

Base del Yungor 



68 
 

 

Figura 33 

Diámetro del orificio superior 

Figura 32 

Yungores de diferentes medidas 



69 
 

 

Figura 34 

Cantidad que instrumentos que tiene un musico del Yungor, los cuales utiliza según la 

ocasión 



70 
 

 

5.9. Funciones y ventajas del uso de la Boquilla en el Yungor  

Existen muchas funciones que cumple una boquilla de diferentes 

instrumentos como la trompeta, trombón, Tubas, flautas, etc. De la misma manera la 

boquilla del Yungor cumple diferentes funciones que ayudan a la interpretación de 

las piezas musicales, siendo las más importantes las siguientes: 

Si bien la boquilla no es un elemento indispensable para a producción de 

sonido en el Yungor, es un componente que influye significativamente en el sonido 

producido, Este instrumento puede cambiar de nota sin hacer uso de ninguna llave o 

Figura 35 

Yungores terminados 



71 
 

pistón, las notas que produce son parte de la misma serie armónica, esto se logra 

mediante el cambio de presión y velocidad del aire. La Boquilla también proporciona 

dirección y concentración a la columna de aire. 

5.9.1. Funciones 

• Transmisión de aire: La boquilla es el punto de contacto entre el músico y el 

instrumento. Permite que el aire expulsado por el instrumentista se canalice 

de manera eficiente a través del instrumento para producir el sonido. 

• Control del tono: La forma y el tamaño de la boquilla afectan la resonancia y 

el tono producido. Los músicos pueden ajustar la calidad del sonido 

manipulando la forma en que el aire se proyecta a través de la boquilla. 

• Facilitar la flexibilidad: Una boquilla bien diseñada permite al instrumentista 

cambiar entre diferentes notas, así como ejecutar pasajes complejos y 

técnicamente exigentes con mayor facilidad y precisión. 

• Articulación: La boquilla también influye en la capacidad del músico para 

articular y producir ataques limpios en las notas. 

• Confort: Una boquilla bien ajustada y adecuada para el músico puede 

aumentar la comodidad durante largas sesiones de práctica y presentaciones 

en vivo. 

5.9.2. Ventajas del uso de la boquilla del Yungor: 

• Personalización del sonido: Existe una amplia variedad de boquillas 

disponibles en el mercado, cada una con características únicas que permiten 

a los trompetistas personalizar su sonido de acuerdo con sus preferencias y 

necesidades musicales. 

• Mejora del rendimiento: Una boquilla adecuada puede mejorar la respuesta 

del instrumento y facilitar la producción de sonido, lo que resulta en un mejor 

rendimiento general de yungorista. 

• Facilita el aprendizaje: Para los estudiantes de trompeta, utilizar una boquilla 

de calidad y adecuada puede ayudarles a desarrollar una técnica correcta 

desde el principio, lo que facilita su progreso en el instrumento. 

• Durabilidad y calidad: Las boquillas de alta calidad están fabricadas con 

materiales duraderos y están diseñadas para resistir el desgaste prolongado, 

lo que garantiza un rendimiento consistente a lo largo del tiempo. 



72 
 

La boquilla del Yungor desempeña un papel crucial en la producción de 

sonido y en la experiencia del Yungorista. La elección de una boquilla adecuada y su 

uso correcto pueden mejorar significativamente el rendimiento y la calidad del sonido.   

5.9.3. Partes de una Boquilla de Yungor y una Trompeta 

El principio para la fabricación de la Boquillas del Yungor es el mismo que se 

usa para elaborar las Boquilla de trompeta, ya vinos que las funciones y ventajas son 

muy parecidas. En sus comienzos estas boquillas eran fabricadas por los mismos 

instrumentistas y lo hacían de manera empírica con el pasar del tiempo su diseño fue 

variando hasta encontrar el modelo y material que más se adapte a las necesidades 

del instrumentista. Actualmente los músicos encargan su fabricación a los carpinteros 

de su confianza, ellos reciben las medidas y el material con el que el yungorista desea 

su boquilla, así lo fabrican con ayuda de sus herramientas ofreciendo un trabajo más 

detallado y efectivo.    

Figura 37 

Partes de la Boquilla del Yungor – trompeta 

Figura 36 

Medidas de la Boquilla del yungor 



73 
 

Como se ve en la figura 37- se observa la boquilla del Yungor desde sus 

diferentes ángulos, esta boquilla es mandada hacer a un carpintero con las medidas 

y del material que desea el instrumentista, sin embargo el instrumentista se encarga 

de realizar algunos acabados de esta boquilla, por lo general se encargan de lijar y 

desgastar la copa de la boquilla para lograr la medida ideal que favorezca su 

ejecución, esta medida depende del tipo de los labios del ejecutante y también si este 

desea una boquilla para tonalidades graves o agudas. Para lograr un mejor sonido al 

ejecutar melodías en tonalidades agudas (a partir de la tonalidad Re mayor) se 

recomienda mantener una copa que no sea tan profunda ya que esta medida ayuda 

a obtener un mejor cierre de labios, a diferencia de cuando se desea tonar en 

tonalidades más graves, se recomienda que la boquilla tenga un copa más profunda 

o pronunciada que ayudará de manera más efectiva a la ejecución del Yungor. Las 

maderas más utilizadas para la elaboración de estas boquillas varían entre nogal, 

cedro y chachas. 

5.9.4. Características Musicales del Yungor 

Uno de los objetivos específicos de este trabajo de investigación es conocer 

las cualidades musicales que nos brinda este instrumento y así también su método 

de estudio de los instrumentistas, ejercicios de calentamiento, tesitura, timbre, 

afinación, escalas o arpegios. Para ello se ha registrado de manera objetiva y 

fidedigna de como el instrumentista actualmente realiza todas estas actividades 

previas a su interpretación. 

Este instrumento es ejecutado por músicos empíricos, lo que significa que no 

existe registro alguno de métodos de estudio escritos o realizados por algún musico 

profesional o educador musical. Los ejecutantes han desarrollado y perfeccionado su 

técnica de manera autónoma y por necesidad, en primer lugar, la necesidad de seguir 

la melodía de la voz ya que según el señor Mario Zuasnabar, originalmente la 

herranza de los animales era acompañado musicalmente por la tinya, Yungor y la 

voz luego a partir de los años 94 se comenzó a incorporar el arpa y violín para brindar 

nuevos aires al Santiago como forma musical, y así comenzaron las primeras 

grabaciones con estos instrumentos y con ello se necesitó afinar de manera más 

exacta el Yungor según la tonalidad en la que se desee tocar. 

El método de enseñanza del señor Mario consiste en lo siguiente primero sus 

aprendices de lograr producir en el Yungor un sonido claro y con el timbre 

característico de este instrumento, luego se comienza a Solfear ejecutando el 



74 
 

instrumento en este caso los instrumentistas llaman solfeo a la ejecución de la triada 

de un acorde mayor, el arpegio debe ser de una octava y media. Después de lograr 

un solfeo claro y afinado se comienza con la técnica del vibrato, la apoyatura y la 

ligadura. Finalmente, el estudiante ejecutar una pieza musical completa la que vea 

más conveniente y después se debe ejecutar la misma melodía una octava arriba, 

aunque esto depende mucho de la tonalidad y la figura melódica.  

El Yungor tiene un sonido vibrante, en ocasiones bronco y áspero, aunque 

pueden alcanzar notas agudas y muy brillantes similares a las de la trompa europea, 

la Trutruka chilena o las trompetas mayas, el timbre especial del Yungor viene dado 

por los materiales que suelen emplearse en su construcción. Longos para el cuerpo 

o tronco principal, y madera para la boquilla. Al final el Yungor también es forrado con 

cinta plástica (Cinta de bicicleta) para proteger el Yungor, sin embargo, esta cinta 

también influye de cierta manera al sonido característico de este instrumento.  

Encontraremos que los instrumentistas del Yungor utilizan actualmente 7 

afinaciones diferentes, estas se usa de acuerdo al rango vocal de la voz, ya sea una 

voz masculina o femenina, también se tiene en cuenta las melodías a ejecutar ya que 

la tradición del Santiago está compuesta por varias actividades, como el pasacalle, 

la herranza y más; entonces el músico sabe que se debe usar diferentes tonalidades 

según estas actividades, por ejemplo el momento del paseo se ejecutar en la 

tonalidad de Re mayor y al momento de la herranza puede ser en La mayor o Si 

mayor dependiendo del rango del o la cantante.  

Para lograr estas distintas tonalidades se construye los instrumentos con 

diferentes medidas, que se vienen respetando hace ya varios años, estas medidas 

varían entre 3,15 y 1,58 metros de longitud siendo la de 2,20 metros la más usada, 

si bien esta medidas nos ayuda en gran parte a lograr las tonalidades deseadas, 

estas pueden tener un margen de 1 o 2cm ya sea mayor o menor a la medida 

establecida ya que por su naturaleza el tronco del Cecropia Peltata no es simétrico y 

tampoco igual a otro de su misma familia, entonces sabemos que la única forma de 

calcular su afinación sugerida o si el material es óptimo para su ejecución es el oído 

y la experiencia de los instrumentistas además de otras recomendaciones que ya 

mencionamos que se deben tener en cuenta al momento de cosecharlos por ejemplo 

que el Yungor no tenga una invasión de hormigas, que los nudos sean lo más 

simétricos en sí y más.  

 



75 
 

 

 

 

Tabla 2 

Medidas del Yungor según tonalidad 

Figura 38 

Arpegios del yungor 



76 
 

5.9.5. Tiempo de vida y afinación del Yungor  

El tiempo de vida del instrumento varía según su uso y el cuidado que se le 

brinda, pero el tiempo puede variar según algunos factores fundamentales, cuando 

el Yungor es muy maduro tiene a ser más denso el tronco y si es así el instrumento 

puede durar hasta diez años. Sucede lo contrario cuando la planta cosechada es muy 

joven, en estas condiciones de cosecha prematura el Yungor puede durar un año, lo 

ideal es cosechar la planta a una edad mediana donde el instrumento puede obtener 

mejor sonido y un tiempo de vida efectivo de tres a cuatro años de vida útil, para 

mantener el buen estado del instrumento y brindar unos toques de estética que 

acompañan en armonía cromática a las actuales vestimentas de los músicos,  se 

forra el Yungor con una cinta de plástico.  

Para su afinación y ejecución en diferentes zonas ya sean cálidas o frías, 

anteriormente los instrumentistas llevaban Yungor de diferentes medidas a las antes 

mencionadas, estas medidas pueden variar entre 3 a 5 centímetros, ya que como 

sabemos la temperatura de ambiente afecta al instrumento que puede subir o bajar 

su afinación. Actualmente se ha optado por llevar pedazos del tronco de la planta 

cortadas anteriormente para poder aumentar al instrumento en caso que este 

requiera bajar un poco la tonalidad, estos retazos de Yungor son amarrados con las 

cintas de plástico. Otro método de afinación es dividir el Yungor en dos y después 

armar el instrumento con la ayuda de un tubo de pvc que se coloca en la parte del 

corte, este método ayudar al transporte del Yungor en viajes lejanos ya sean en autos 

o aviones, ya que como sabemos la longitud de este instrumento es 

considerablemente larga. 

 



77 
 

 

Figura 39 

Mario Suasnabar junto a toda su colección de Yúngores. 

Figura 40 

Mario Zuasnabar Bazán con un Yungor y reconocimiento otorgado por la 

DDC – Huancavelica. 



78 
 

Figura 41 

Partitura con una transcripción de Santiago ejecutado por el Yungor 

 



 
 

DISCUSIÓN 

El Yungor de Huancavelica, como instrumento prehispánico, tiene una 

relevancia indiscutible en la historia de la música peruana y su estudio resulta crucial 

para la investigación y la educación artística. A nivel internacional, los estudios sobre 

instrumentos prehispánicos aportan valiosas comparaciones y enfoques 

metodológicos que enriquecen el análisis del Yungor. Algunas de las contribuciones 

internacionales relacionadas con el Yungor son por ejemplo el trabajo de Caria (2021) 

quien examina el uso ontológico de los instrumentos en sociedades prehispánicas 

del Noroeste Argentino. En su investigación, los instrumentos no solo son objetos 

musicales, sino entidades simbólicas que transforman la realidad y participan en 

rituales de renovación. Esta visión se puede aplicar al Yungor, ya que en 

Huancavelica también juega un rol ceremonial y ritualista en la festividad de Santiago. 

Caria resalta la función de los instrumentos en la comunicación con planos no 

humanos, una idea que también podría considerarse al analizar el papel chamánico 

de la música andina. 

 Así también tenemos a Sánchez (2021) quien subraya la importancia de los 

instrumentos musicales prehispánicos como ventanas hacia las culturas antiguas. La 

colección del Museo Amparo, que incluye silbatos, ocarinas y trompetas de arcilla, 

nos permite entender cómo los sonidos se materializaban en diversas formas. Esta 

materialidad del sonido es clave para entender el Yungor, ya que su construcción, ya 

sea con maguey, caña o metal, influye en la calidad y potencia sonora, factores que 

definen su uso en ceremonias. Por su parte Civallero (2014) proporciona un análisis 

detallado del Yungor en su contexto cultural, destacando su relevancia en 

festividades andinas. Civallero resalta cómo este instrumento, utilizado lateralmente, 

no solo es un aerófono ceremonial, sino también una herramienta de cohesión social 

y cultural en las comunidades de Huancavelica, Junín y Ayacucho. Su uso en rituales 

y danzas lo convierte en un emblema de identidad regional. 

Por otro lado, Gudemos (2009) explora las trompetas prehispánicas como 

símbolos de poder. El Yungor, al igual que las trompetas Moche y otros instrumentos 

de ceremonias en los Andes, ha sido visto como un símbolo de autoridad en rituales 

asociados con el ciclo agrícola y las festividades cristianas fusionadas con creencias 

indígenas. El análisis organológico de Gudemos, enfocado en las técnicas 

constructivas y su adaptación acústica, es crucial para entender el Yungor en su 

evolución técnica y cultural. Por su parte Pérez (2013) ofrece una revisión del sistema 



 
 

de clasificación de instrumentos de Sachs-Hornbostel, lo cual es útil para 

contextualizar el Yungor dentro de una perspectiva organológica más amplia. La 

clasificación del Yungor como aerófono y su comparación con otros instrumentos 

prehispánicos permite una mayor comprensión de su lugar dentro de la tradición 

musical de los Andes. 

Geertz (2003) introduce el concepto de "descripción densa", que resulta 

fundamental para interpretar el Yungor no solo como un instrumento musical, sino 

como un símbolo cultural cargado de significados. Su uso en rituales comunitarios y 

su relación con el contexto festivo y ceremonial de Huancavelica refleja una red de 

significados culturales que va más allá de la música, permitiendo un análisis profundo 

de su valor patrimonial. Así mismo Velásquez (2003), al analizar trompetas mayas 

desde un modelo experimental, destaca la importancia de los aerófonos en contextos 

ceremoniales y rituales, mostrando paralelismos con el uso del Yungor en 

festividades. Las técnicas constructivas y sonoras desarrolladas en las culturas 

antiguas, como las mayas, también son aplicables al estudio de la tecnología musical 

detrás del Yungor. 

Manzini (2011) argumenta que el significado cultural del patrimonio es clave 

para su conservación. En el caso del Yungor, su significado no solo radica en su uso 

musical, sino en su capacidad para expresar la identidad cultural de Huancavelica. 

Preservar este instrumento implica no solo salvaguardar su uso ceremonial, sino 

también educar a las nuevas generaciones sobre su importancia histórica y cultural.  

Estos antecedentes internacionales resaltan la importancia del Yungor no solo como 

un instrumento de valor patrimonial, sino también como un elemento esencial para la 

educación artística y la investigación musicológica. Su estudio, en paralelo con 

instrumentos prehispánicos de otras regiones, contribuye a la revalorización de las 

raíces culturales andinas y fortalece la identidad de las comunidades. 

En el ámbito nacional El Yungor, al igual que la quena, es un instrumento de 

viento de origen prehispánico que merece reconocimiento por su valor cultural y 

musical. La quena ha sido declarada Patrimonio Cultural de la Nación, destacando 

su importancia en la música tradicional peruana y en el acervo cultural de la 

humanidad. De manera similar, el Yungor, utilizado en la festividad de Santiago en 

Huancavelica, es un símbolo vivo de las tradiciones andinas y su preservación es 

crucial para la cultura peruana. 



 
 

Este estudio sobre el Yungor busca llenar el vacío en la investigación 

académica sobre este instrumento. Mientras que la quena ha sido ampliamente 

estudiada, el Yungor ha permanecido en las sombras, a pesar de su relevancia 

cultural y musical. La investigación y documentación de este instrumento no solo 

aseguran su transmisión a futuras generaciones, sino que también fortalecen la 

identidad de las comunidades andinas. 

El trabajo se basa en fuentes como el video documental “Santiago con Yungor 

/ Herranza en Tayacaja, Huancavelica” de Joseph Neyra, que incluye entrevistas y 

descripciones sobre los rituales asociados al Yungor. Este documental ofrece una 

perspectiva auténtica sobre la integración del Yungor en la celebración de Santiago 

y su evolución histórica en la fabricación del instrumento. 

La inclusión del Yungor en el acervo cultural del país promoverá su 

preservación y garantizará que este legado continúe siendo una parte integral de la 

identidad peruana. La ausencia de investigaciones previas sobre el Yungor y la 

festividad de Santiago destaca la originalidad y urgencia de este estudio. La falta de 

literatura académica dedicada a estos temas subraya la relevancia de esta 

investigación. 

Santiago destaca la originalidad y urgencia de este estudio. La falta de 

literatura académica dedicada a estos temas subraya la relevancia de esta 

investigación. 

En resumen, este estudio contribuirá significativamente a la preservación, 

comprensión y valorización de las ricas tradiciones culturales de Huancavelica, 

asegurando que sean conocidas y apreciadas a nivel nacional e internacional.



 
 

CONCLUSIONES  

C1. Es fundamental el estudio de este instrumento por varias razones. En 

primer lugar, el Yungor es un elemento clave en la manifestación cultural de la región 

de Huancavelica. En segundo lugar, por la poca información documentada que existe 

sobre este instrumento. En tercer lugar, porque es importante preservar y fomentar 

todo el conocimiento ancestral que existe detrás de este instrumento. Por otro lado, 

el estudio del Yungor también tiene implicaciones en el ámbito sociocultural y 

antropológico. 

C2.  El Yungor es un instrumento que destaca por su unicidad desde su 

fabricación, tiene sus orígenes en la época prehispánica, su estructura, así como los 

materiales empleados en su fabricación que podemos denominar como construcción 

artesanal, fueron evolucionando a través del tiempo pasando por Wambo, Carrizo y 

finalmente el instrumento como lo conocemos en la actualidad.  

C3. A nivel musical se caracteriza por tener sonidos vibrantes, en ocasiones 

bronco y áspero, aunque pueden alcanzar notas agudas y muy brillantes. (una 

comparación de rangos) 

Un factor a tener en consideración con el instrumento, es que existen factores 

ambientales que afectan al instrumento y también su afinación, como lo es la 

humedad. 

  



 
 

RECOMENDACIONES 

R.1 Estudio de Materiales y técnicas alternativas, Investigar cómo diferentes 

materiales afectan el timbre y la durabilidad del Yungor, así también el uso de nuevas 

técnicas en su fabricación podría mejorar la efectividad y versatilidad de este 

instrumento. 

R.2 Profundizar la investigación sobre la relación entre el entorno natural 

donde crece el longo (Cecropia Peltata) y las prácticas culturales asociadas a la 

construcción y uso del Yungor. 

R.3 Estudiar más a detalle cómo las variaciones climáticas afectan la 

afinación y el desempeño del Yungor, y desarrollar técnicas para adaptar el 

instrumento a diferentes condiciones ambientales mejorando así su afinación. 

  



 
 

BIBLIOGRAFÍA 

Arellanos. (1989). Los Instrumentos Pre hispánicos de las Higueras .  

Arroyo. (2012). De Santiago mataindios a Tayta Shanti. Obtenido de (De Santiago 

mataindios a Tayta Shanti *Sabino Arroyo Aguilar Universidad Nacional 

Mayor de San Marcos <sabinoarroyo@hotmail.com>Investigaciones sociales 

29 2012) 

Baena, G. (2017). Metodología de la investigación. Cd. de México.: Copyright © 2017. 

Grupo Editorial Patria. All rights reserved. 

Baena, G. (2017). Metodología de la investigación (3a. ed. ed.). México. 

Banco Central de Reserva del Perú. (2015). Informe Económico y Social Región 

Ayacucho. Informe, BCRP, Lima. 

Baque, & Portilla. (2021). El aprendizaje significativo como estrategia didáctica para 

la enseñanza –. Obtenido de file:///C:/Users/Pc/Downloads/Dialnet-

ElAprendizajeSignificativoComoEstrategiaDidacticaP-7927035.pdf 

Caria. (2021). Vida y muerte de los instrumentos musicales prehispánicos de las 

tierras bajas del Noroeste Argentino.  

Celi. (2012). La Religiosidad del Perú Profundo: la fiesta de Santiago. Universidad de 

Piura. Obtenido de https://scholar-

event.s3.amazonaws.com/uploads/digital_content/asset/14761/Manifestacio

nes_religiosas_del_Per%C3%BA_profundo._La_Fiesta_de_Santiago...__1_.

pdf  

Civallero. (2014). Las largas Trompetas de los Andes : Una breve Introducción . Lima 

: Wayra - cachi . 

Civallero, E. (2021). Las largas trompetas de los Andes. bogota - colombia: 

Wayracachi. 

Congreso de la República. (08 de julio de 2014). Ley Universitaria N°30220. 

Cultura, M. d. (2020). Decreto Supremo 009 - 2020 . Politica Nacional de Cultura al 

2030. Lima, Perú. Obtenido de 

https://cdn.www.gob.pe/uploads/document/file/1044867/DECRETO_SUPRE

MO_N__009-2020-MC_-_ANEXO.pdf?v=1595682890 

Díaz, T., & Alemán, P. (2008). La educación como factor de desarrollo. Revista Virtual 

Universidad Católica del Norte(23), 1-15. Recuperado el 9 de agosto de 2021, 

de https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=194220391006 

Droppelmann, G. (Enero-Junio de 2018). Pruebas de Normalidad. Revista 

Actualizaciones Clinicas Meds., 2(1), 43. Obtenido de 

https://www.meds.cl/wp-content/uploads/Art-5.-Guillermo-Droppelmann.pdf 



 
 

Fuenzalida. (1999). “Santiago y el Wamani: Aspectos de un Culto Pagano en Moya”.  

Geertz. (2003). The Interpretation of Cultures (Duodecima reimpresion ed.). 

Barcelona: Gedisa Editorial. 

Gudemos. (2014 ). Trompetas andinas pre hispánicas: tradiciones constructivas y 

relaciones de poder .  

Hernandez, & Mendoza. (2017). Metodología de Investigación Científica : La ruta 

cuantitativa, cualitativa y mixta. Mexico D.F.: Mc Graw - Hill. 

Hernández, R., & Baptista, P. (2014). Metodología de la investigación (Sexta edición 

ed.). México D.F.: McGRAW-HILL. 

Manzini. (2011). Estudios del Patrimonio Cultural. Obtenido de 

file:///C:/Users/Pc/Downloads/Dialnet-ElSignificadoCulturalDelPatrimonio-

3737646%20(2).pdf 

Ministerio de Educación. (07 de Julio de 2012). Reglamento de la Ley No.28044 - Ley 

General de Educación. 

Pérez. (2013). Pérez (2013) En Clasificación Sachs-Hornbostel de instrumentos 

musicales: una revisión y aplicación desde la perspectiva americana .  

Ramón, J. (2010). Teoría de Educación y modernidad. Montevideo, Uruguay: Grupo 

Magro. 

Romero. (1999). Estudios sobre la Música Andina en el Perú.  

Velásquez. (2003). Análisis Virtual de Trompetas Mayas.  

 

 

      

  



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ANEXOS 

 



 
 

Anexo 1  

Matriz de consistencia 

EL YUNGOR HUANCAVELICANO, INSTRUMENTO PREHISPÁNICO EN LAS FIESTAS DE SANTIAGO DE HUANCAVELICA, 

2024 

PROBLEMA OBJETIVO CATEGORÍAS METODOLOGÍA 

Problema General  

¿Por qué estudiar el proceso 

de la fabricación del yungor 

huancavelicano, instrumento 

musical pre hispánico vigente 

en las fiestas de Santiago de 

Huancavelica? 

 

Problemas Específicos 

P1. ¿Cómo es el proceso de 

fabricación del yungor 

huancavelicano, instrumento 

musical pre hispánico? 

 

P2. ¿Cuáles son las 

características físicas y 

musicales del yungor 

huancavelicano, instrumento 

musical pre hispánico? 

Objetivo General  

Estudiar el proceso de fabricación 

del yungor huancavelicano, 

instrumento musical pre hispánico 

vigente en las fiestas del Santiago  

 

Objetivos Especificos  

O1 Describir el proceso de 

fabricación del Yungor, desde la 

selección del árbol joven hasta su 

confección final, así mismo, su 

contribución a la diversidad de 

instrumentos aerófonos 

prehispánicos, con un enfoque en 

su diseño, sonoridad y evolución. 

O2. Explorar las características 

físicas y musicales del Yungor, 

instrumento musical pre hispánico. 

Categoría 

Instrumento Prehispánico: 

Esta categoría podría 

abarcar la investigación 

sobre los instrumentos 

musicales utilizados en las 

culturas precolombinas 

antes de la llegada de los 

españoles a América. 

Subcategorías: 

Características del 

Instrumento 

Función y Significado 

Cultural 

Contexto Histórico y 

Cultural:   

Impacto y Trascendencia 

Preservación y 

Revitalización 

Tipo de Investigación: Aplicada  
Diseño: Etnográfico  
Nivel: Descriptivo  
Enfoque: Cualitativo  
Unidad de análisis: El Yungor  
Técnica: Observación  
Instrumento: Guía de 
observación y entrevista  
Informante Clave: Mario 
Zuasnabar Bazán 



 
 

 


